# تفسير سورة الفاتحة

العلامة المحقق السيد جعفر مرتضى العاملي





تفسير سورة الفاتحــة

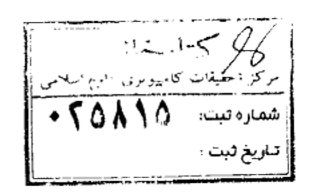


#### دروس في تفسير القرآن

## تفسير سورة الفاتحة



المركز الإسلامي للدراسات



حقوق الطبع محفوظة الطبعة الثانية ١٤٢٠هـــق.-١٩٩٩ م.



المركز الاسلامي للدراسات بيروت\_ لبنان \_ بئر العبد \_ سنتر الانماء٢

ص.ب : ۲٥/٥٢

هاتف \_ فاكس: ١٩٥٩/٢١١/٢٧٤٥٩





### بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة الناشر

والحمد لله حمدا كثيرا وسبحان الله بكرة وأصيلا، والصلاة والسلام على رسوله الذي أرسله بالحق شاهدا ومبشرا ونذيـــرا، وهاديا بإذنه وسواجا منيرا، وعلى آله الذين أذهـــب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا.

أما بعد..

فها نحن نقدم للقارئ العزيز، الطبعة الثانية البيروتية مـــن "تفسير سورة الفاتحة" بعد طبعته الأولى في مدينة قم المقدسة، والتي بات من الواضح أنها عبارة عن دروس يقدمها سماحة العلامة المحقق السيد جعفر مرتضى العاملي (دام ظلـــه) في درســه التفســيري الأسبوعي.

وتفسير هذه السورة هي أول إصدارات هذه السلسلة، لكن لما كانت الطبعة الأولى قد صدرت في قم المقدسة، وحيث أن المركز الإسلامي للدراسات قد ارتأى نشر جميع هذه السلسلة في بيروت ، فقد بات من الضروري إعادة طبع هذا الكتاب في بيروت أيضا ليتسنى للقارئ العزيز الحصول عليها، لا سيما وأن هذا ولا بد من الإشارة إلى أن المركز الإسلامي للدراسات، قام وبالتنسيق مع سماحته (حفظه المولى) بإجراء بعض الإضافـــات الضرورية التي كان لابد منها في بعض المـــوارد لزيــادة البيــان وإيضاح المقصود.

فضلا عن القيام بتصحيح ما كانت قد عانت منه الطبعـــة الأولى من أخطاء.

نسأل الله سبحانه وتعالى أن يتولانا بلطفه ويوفقنا لما يحـــب ويرضى، إنه نعم المولى ونعم النصير.



#### تقديم بسم الله الرحمن الرحيم

فهذه دروس حول آيات سورة الفاتحة خصصت لبعيض الاخوة الأعزاء من شبابنا الأكارم في بليدة عدشيت. وقيد استخرجها مشكورا لل الأخ وفيق سعد من أشرطة التسجيل، وبذل في سبيل ذلك جهدا ووقتا ، على أمل أن يتسم تكثيرها، وتوزيعها على بعض الإخوة الراغبين.

ثم تأكدت الرغبة في نشرها، فلحقها بعض الإصلاحـــات لعباراتها،والتنظيم لفقراتها، الذي يؤهلها لأن تكون مفهومة لمــــن يريد الإطلاع عليها.

ونريد أن نذكر القارئ الكريم هنا بأننا لم نستفد من كتسب التفسير كثيرا . بل إن مراجعتنا لها تكاد لا تستحق التنويه بهسسا؛

و لأجل ذلك فإن القارئ لن يستفيد كثيرا من هذه السدروس، إذا كان يرغب في الإطلاع عل أقوال المفسرين، وعلى الأمور السيتي اعتادوا التركيز عليها، والإهتمام بها.

وبعد، فإنني لا أستطيع أن أطلق على هذه الدروس اسم (تفسير). وإنما هي مجرد مشاعر وخواطر، يمكن تلمس مناشسئها وتداعياتها في دلالات سورة الفاتحة، التي هي أم الكتاب العزيسز، والسبع المثاني.

وأرجو أن أكون قد وفقت في هذه المحاولة، الستي سسوف يلمس فيها القارئ الكريم إصرارا على الإلتزام بالأجواء القرآنية، وعدم الإنسياق، في رحاب المعاني إلى درجة تجاوز حدود المداليسل والإيحاءات للآيات الكريمة. كما قد يحدث أو حدث ذلك بسلفعل لبعض من تصدى لتفسير القرآن الكريم، أو لتفسير بعض سوره.

ومهما يكن من أمن فعلى الأقل لا يمكن أن يعتبر هذا الإنجاز هو النموذج الأفضل للتفسير. فقد يحتاج إلى الكثير مسن التقليم والتطعيم. وقد تستفيد كثيرا من ملاحظات الإخوة الأعنواء حفظهم الله تعالى، ونحن لهم سلفا من الشاكرين.

وفقنا الله جميعا لصواب القول، وصلاح الفعل، وخلــوص القصد. والحمد لله، وصلاته وسلامه على عباده الذيـــن اصطفـــى محمد وآله الطاهرين.

جعفسر مرتضى العاملي

۲۰ شهر رمضان المبارك ۱۵۱٦ هـ.ق.



مرکز تحقیقات کامپروزیر عاموی رسسادی مرکز تحقیقات کامپروزیر عاموی رسسادی

5.

#### تمهيد

أحببت هذه المرة أن أخالف المألوف، وأتمرد على ما هـــو معروف، حيث إنني لا أريد أن أكتب في هذا التمهيد شيئا من عند نفسي، بل أريد فقط أن أورد بضع روايات عن أهل بيت العصمة توضح لنا التفسير، وشرائطه، ومناهجه.

والذي زاد من رغبتي في ذلك هو أنسني لم أر أحسدا مسن المفسرين حاول أن يوكز اهتمامه على هذه الروايات، رغم أنها من الأهمية بمكان.

وهذه الروايات الق اخترقها هي التالية:

الإمام الحسسين عن الإمام الصادق وكذا عن الإمام الحسسين عليهما السلام: أنه قال تركز عن الإمام الحسسين

(كتساب الله علم الربعسة أشمياء: علم العبمارة، والإشمارة، والإشمارة والجقمائق. فالعبمارة للعموام، والإشمارة للخواص، واللطائف للأولياء، والحقائق للأنبياء) .

ا راجع: بحار الانوار: جـ ۸۹ صـ ۱۰۳ و ۲۰ وج۷۵ صـ ۲۷۸ عـــن كتاب الاربعين، وعن الدرة الباهرة وأعلام الدين ص٣٠٣ وجــلمع ۱۳

Y\_ لقد أوضح أهل بيت العصمة: أن على المفسر أن يبحث عن معنى الكلمات والتراكيب في الاستعمالات المتداولة بين الناس من مختلف الفئات والقبائل، ليعثر على القاسم المشترك الذي يمكن للجميع من خلاله أن يتلمسوا المعنى المسراد، لأن الاقتصار على لغة فريق معين، أو قبيلة بعينها، ربما لا يكون مجديا أن لم يكن سببا في الإبتعاد عن المعنى الحقيقي والمراد أحيانا.

والمثال الذي نورده هنا: هو أنه قد روي أن بعضهم كان في مجلس الإمام السجاد عليه السلام، فقال له: يا ابن رسول الله، كيف يعاقب الله ويوبخ هؤلاء الأجلاف على قبائح أتى بجا أسلافهم، وهو يقول: ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى ﴿ ١٤٠.

فقال عليه السلام: (إن القرآن نزل بلغة العـــرب، فــهو يخاطب فيه أهل اللسان بلغتهم، يقول الرجل التميمي ــ قد أغــار قومه على بلد ، وقتلوا من فيه؛ أغرتم على بلد كــــذا، وفعلتــم كذا..

مرزحية تنافية زرطوي سدوى

<sup>١٠٠ سورة الأنعام آية ١٦٤. الاسراء ، آية ١٥. فاطر آية ١٨. الزهسر
آية ٧.</sup> 

ويقول العربي: نحن فعلنا ببني فلان، ونحن سبينا آل فــــلان، ونحن خربنا بلد كذا.

لا يريد أثمم باشروا ذلك. ولكن يريد هـــــؤلاء بـــالعذل، وأولئك بالامتحان (الافتخار) أن قومهم فعلوا كذا.

وقول الله عز وجل في هذه الآيات إنما هو توبيخ لأسلافهم، وتوبيخ العذل على هؤلاء الموجودين، لأن ذلك هو اللغة التي نزل بما القرآن، ولأن هؤلاء الأخلاف أيضا راضون بما فعل أسسلافهم، مصوبون ذلك لهم؛ فجاز أن يقال لهم: أنتم فعلتم، إذ رضيتم قبيح فعلهم) ".

وعن الصادق عليه السلام: ﴿نزل القـــرآن بإيــــاك أعــــني واسمعي يا جارة﴾ '.

٣\_قد أشاروا عليب هم السلام إلى ضرورة معرف خصوصيات كل لفظ، وسر الحتيارة لموقعه دون سواه، فقد روي:
 أنه لما نزل قوله تعالى: ﴿إِنكُم وَمَا تَعْبُدُونَ مُسَنَ دُونَ اللهَ

<sup>&</sup>quot; الاحتجاج ج٢ ص ١٣٨ ط سنة ١٤١٣ هـ. وتفسير الامسام العسكري ص ٢٧٠ والبحار ج٥٤ ص٢٩٦.

الكافي ج٢ ص ١٣١ وتفسير العياشي ج١ ص ١٠ ونور الثقلسين ج٣ ص١٩٨ وتفسير البرهان ج٤ ص١٨ وج١ص ٢٢ وتفسير القمسي ج١ ص١٦ والبحسار ج٨٩ ص ٣٨٢ وج٩ ص ٢٢٢ وج٧١ ص٨٩.

حصب جهدم أنه أن الزبعرى: فنحن نعبد الملائكة، واليهود تعبد عزيرا، والنصاري تعبد عيسى (عليه السلام).

وحينما سأل بعضهم الإمام الصادق \_ أو الباقر \_ عليهما السلام عن المسح في الوضوء، فقال له: من أين علمت أن المسح ببعض الرأس؟! وبعض الرجلين ؟! قال عليه السلام: لمكان الباء ٢. أي في قوله تعالى:

﴿وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين} ^ .

<sup>°</sup> سورة الأنبياء: الآية ٩٨٪

<sup>`</sup> راجع: الكني والالقاب ج أ ص ٢٩٤.

الجع: تفسير العاشي على المرهبان ج١ ص١٠٩ وتفسير البرهبان ج١ ص١٠٩ و وعسائم الاسلام ج١ ص١٠٩ ومستدرك الوسائل ج١ ص١٠٩ ومستدرك الوسائل ج١ ص١٠٩ والوسائل ط مؤسسة آل البيت ج١ ص١٠٩ وج٣ ص٤١٣ والاستبصار ج١ ص ٦٣ وقمذيب الأحكام ج١ ص١٦ والكافي ج٣ ص٣٠ وعلل الشسرائع ج١ ص٢٠٩.

<sup>^</sup> سورة المائدة الآية ٦.

(واجعل القرآن لنا في ظلم الليالي مؤنسا. ومن نزعات الشميطان، وخطرات الوسواس حارسا. ولأقدامنا عن نقلمسها إلى المعساصي حابسا. ولألسنتنا عن الحوض في الباطل من غير ما آفة مخرسا. ولجوارحنا عن اقتراف الآثام زاجرا).

ولما طوت الغفلة عنا من تصفح الاعتبار ناشرا. حتى توصل إلى قلوبنا فهم عجائبه، وزواجر أمثاله الخ...) .

هـ وثمة رواية عن الإمام الصادق عليه السلام يذم فيـــها الغاصبين، ذكر فيها(ع) أصول التفسير، وشروطه التي لابد مـــن الوقوف عندها، والانتهاء إليها، والانطلاق منها. وهي رواية مهمة جدا، نذكر إحدى فقراقها، وهي التالية:

روي عن الإمام الصادق عليه السلام:أنه قال في جملسة حديث له:

(وذلك ألهم ضربوا بعض القسرآن ببعسض، واحتجوا بالمنسوخ، وهم يظنون أنه الناسخ، واحتجوا بالمتشابه، وهم يرون أنه الخكم، واحتجوا بالخاص وهم يقدرون أنه العسام، واحتجوا بأول الآية، وتركوا السبب في تأويلها، ولم ينظروا إلى مسا يفتسح الكلام والى ما يختمه، ولم يعرفوا موارده ومصادره، إذ لم يسأخذوه عن أهله، فضلوا وأضلوا.

<sup>1</sup> الصحيفة السجادية، الدعاء عند ختم القرآن ص١٣٦.

واعلموا رحمكم الله أنه من لم يعرف من كتاب الله عز وجل الناسخ من المنسوخ، والخاص من العام والمحكم من المتشابه، والرخص من العزائم والمكي من المدني، وأسباب التنسزيل، والمبهم من القرآن في ألفاظه المنقطعة والمؤلفة، وما فيه من علم القضاء والقدر، والتقديم والتأخير، والمبين والعميق، والظاهر والباطن والابتداء والانتهاء، والسؤال والجسواب، والقطع والوصل، والمستثنى منه والجاري فيه، والصفة لما قبل مما يدل على ما بعسد، والمؤكد منه، والمفصل، وعزائمه ورخصه، ومواضع فوائضه وأحكامه ومعنى حلاله وحرامه المذي هلك فيه الملحدون، والموصول من الألفاظ، والمحمول على ماقبله، وعلى مسا بعده، والموسل من الألفاظ، والمحمول على ماقبله، وعلى مسا بعده، فليس بعالم بالقرآن، ولا هو من أهله، ومتى ما ادعى معرفة هدف الأقسام مدع بغير دليل، فهو كاذب مرتساب، مفتر علسى الله الكذب ورسوله، ومأواه حمله من المصير) ' '.

هذه هي الروايات آلتي أحبب أن أقدمها أمام تفسير سورة الفاتحة، (إن صح إطَّلاَق آسم التفسير على هـذه المطـالب). ولا أريد أن أضيف عليها شيئا.

<sup>&#</sup>x27; بحسار الأنسوار ج ٩٠ ص٣و٤ ووسسسائل الشسيعة ج٢٧ ص ٢٠١و ٢٠١ وجسامع الاخيسار والآثسار للأبطحسسي ج ١ ص ٥٣٢/٥٣١.

#### إلفات نظر لا بد منه:

إننا نذكر القارئ الكريم بالأمور التالية:

الأول: إن مراجعتنا لكتب اللغة أحيانا، إنما كانت من أجل الاطلاع على موارد استعمالات الألفاظ أو الستراكيب، وذلك للتعرف على آفاق المعنى وحدوده، وإلماحته، وإشاراته، وإيحاءات. لأن ذلك مهم جدا في نيل المعاني القرآنية، وتحديد مدلسولات مفرداتما، وتراكيبها على حد سواء.

هذا. إلى جانب لزوم ملاحظة الاستعمالات القرآنيسة، والتوفر التام على مناحي وجهات الاستعمالات فيسه للفظ، أو للتركيب الذي هو محط النظر، بهدف اكتشاف الحدود والقيود أو حتى المنحى القرآني الخاص، بما له من مزايا وحالات، قد تختلف في مراميها ومغازيها عن غيرها بما هو معروف ومألوف، ومتداول.

الثاني: إننا قد حاولتا: أن نقوم ببعض المقارنات فيما بـــــين البدائل اللفظية، التي يمكن اقتراحها، أو الإلتجاء إليها، ثم تحديـــــد الفوارق التي يمكن تلمسها بين اللفظ المختار، وبين اللفظ الآخــــر، الذي يفترض كونه بديلا.

وقد شعرنا من خلال ذلك: أن هذه المحاولسسة تسسهم في وضوح وتحديد المعنى القرآني بصورة ظاهرة، من حيث الها تسلعد على اكتشاف الخصوصيات التي لها مساس بالمعنى المدلول،وتؤثسر

في معرفة حدوده وآفاقه.بل وقد تساعد على بحديدة مسن وغاياته.هذا ان لم تكن قد ساعدت على انتاج معان جديدة مسن خلال إيحاءاتها المختلفة، ودلالاتها، التي تستند الى وسائل تعبيرية لم يسبق أن خضعت للتحديد في معسساجم اللغة، ولا في علومسها المتداولة.

الثالث: إننا نتمنى على القارئ الكريم أن يتــــابع فصــول الحديث عن سورة الفاتحة الى نمايته، لأن هذه السورة المباركة كــل لا يتجزأ، يسهم آخره في فهم أوله، وأوله يســاعد علـــى فــهم واستكناه حقيقة المراد من آخره.

فقد حددت هذه السورة المباركة كل الملامح لحياة هـــــذا الإنسان بكل فصولها وأبعادها، من البداية الى النهاية، وأختصــوت كل الخطة الإلهية في هدايته لهذا الإنسان ليقوم بدوره على النحــو الأكمل والأفضل في هذا العالم العتيد..

على (ع) وتفسير سورة الفاتحة، والبسملة: عن على عليه السلام الألواشت الأوقرت سبعين بعيرا في تفسير فاتحة الكتاب الم

<sup>&</sup>quot; الستراتيب الاداريــة ج٢ ص١٨٣ وبحــار الانــــوار ج ٨٩ ص ٣٠ او٩٣ عن اسرار الصلاة، ومناقب آل أبي طــالب ج٢ ص ٣٥ وتفسير البرهان ج١ ص٣ وينــابيع المــودة ص٦٥ وجــامع الاخبار والآثار للأبطحي ج٢ ص٤٨ واحقاق الحق (الملحقـــات)

وعنه عليه السلام: ﴿ لَوْ شئت لأوقرت بعيرا مـــن تفســـير بسم الله الرحمن الرحيم﴾ ١٢.

وفي حديث آخر عنه: ﴿ لُو شئت لأوقرت أربعين بعيرا مــن شرح : بسم الله ﴾ ٢٣

وفي نص ثالث عنه عليه السلام: (لو شئت لأوقرت تمسانين بعيرا من معنى الباء <sup>۱۴</sup> .

ج٧ ص٩٤٥ كلاهما عن: اسرار الصلاة ص١٣٨ وعـن شـرح ديوان أمير المؤمنين ص٥١ مخطوط. وشرح عين العلم وزين الحلـم ص٩١ والروض الازهر ص٣٣ وجالية الكدر ص٤٠ وتـاريخ آل محمد ص ١٥٠.

11-مقاق الحق (الملحقات) جلاص 90 عن ابن طلحة في مطسالب السؤل ص 7٦. وراجع، كشف الغيمة جلاص ١٣٠ والتفسير الكبير للسرازي ج١ ص١٠٦ ومستدرك سفينة البحسار ج١ ص٢٣١ و٢٣١.

١٣ بحار الانوار ج ٤٠ ص ١٨٦ عن مشارق أنوار اليقين

١٠ مستدرك سفينة البحسار: ج١ ص٢٣١ واحقساق الحسق: ج٧ ص٥٩٥ عن الشعراني في لطائف المنسن ج١ ص١٧١. وراجسع: جامع الاخبار والآثارللأبطحي ج٢ ص٤٨.

وعن ابن عباس قال: (يشرح لنا علي (ع) نقطة الباء مـــن "بسم الله الرحمن الرحيم" ليلة؛ فانفلق عمود الصبح، وهو بعــد لم يفرغ) 10 .

#### ونقول:

ا\_ انه قد لا يكون ثمة منافاة بين البعير الواحد، والأربعين والثمانين بعيرا؛ إذا كان(ع) قد قال ذلك في مجالس ومناسبات مختلفة، اقتضت كل مناسبة منها أن يشير الى مستوى معين من المعاني والمعارف بل وحتى في مجلس واحد، فإن ذكر الأقل لا ينفي ذكر الأكثر ولا يناقضه. فهو لو شاء لأوقر بعيرا، ولو شاء لأوقس أكثر من ذلك الى أربعين. بل لو شاء لأوقر ثمانين أيضا.

٢\_ إن سعة علم علي عليه السلام وغزارته مما لا يختلف فيه اثنان. وقد أثبت عليه السلام عملا ما يقـــرب إلى الأذهـان معقولية تلك الأقوال وواقعيتها.

"\_ إنه عليه السلام بقوله هذا يريد أن يفتح الآفاق الرحبة أمام فكر الإنسان لينطلق فيها، ويكتشف أسرار الكون والحياة، ويتعامل معها من موقع العلم والمعرفة ويقود مسيرة الحياة فيها من موقع الطموح والهيمنة الواعية والمسؤولة.

٤\_ إن هذه الأرقام ليست خيالية بالنسبة لسورة الفاتحــة،
 التي هي أم القرآن، وهي السبع المثاني التي جعلت عدلا للقـــرآن

١٥ مستدرك سفينة البحار ج١ ص٢٣١.

العظيم في قوله تعالى: ﴿ولقد آتيناك سيبعا من المئاني والقرآن العظيم﴾ ١٠ كما روي ١٧.

كما أن ذلك ليس بعيدا عن بسم الله الرحمن الوحيم، أعظم آية في كتاب الله العزيز. كما روي عن الإمـــامين الصـــادق وأبي الحسن الكاظم عليهما السلام ^^ .

ه\_ أما بالنسبة لحديث نقطة الباء فلا ندري مدى صحته، بعد أن كان المؤرخون يذكرون أن تنقيط الحروف قد تأخر عـــن عهد علي عليه السلام بعدة عقود من الزمن. إلا أن يكون ثمة نقط لبعض الحروف في أول الأمر، ثم استوفي النقط لسائرها بعد ذلك.

١٦ سورة الحجر آية ٨٧.

۱۷ تفسیر البرهان جَرَّرَضَ فَ فَ وَالْكَرُولِ اللهِ وَكَاللهِ القرآن (بمسلمش جامع البیان) ج۱ ص۲۸ وتفسیر العیاشی ج۱ ص۲۱.

۱۸ راجع: البحار ج۸۲ ص۲۱ وج۸۹ ص۲۳۸ عن العیاشی ج۱ ص۲۲ و ۲۱ و مجمع البیان ج۱ ص۱۹. و تفسیر البرهان ج۱ ص۲۶ و التفسیر الکبیر ج۱ ص۲۰ و مستدرك الوسائل ج۶ ص۲۰ و ۱۲ و ۳۳ و ۳۳ و ۳۳ و ۳۳ و ۳۳ و ۳۳ عن من تقدم و عن مواهب الرحمان ص۲۱.

مناونوا على عليه السلام وحساده:

وحين رأى حساد علي عليه السلام ومناوئوه المتسترون: أن عليا عليه السلام قد ذهب بها فخرا ومجدا وسؤددا في جميع المواقع، وفي مختلف الجهات انبروا ليدعوا لأنفسهم ما هو أعظم من علي ومن علم علي عليه السلام. رغم أن كل أحد يعرف مبلغهم من العلم. ويعرف نوع ومستوى ما يتداولونه من أمرور عادية ومبتذلة، أطلقوا عليها اسم العلم، وهي أبعد ما يكون عنه. وذلك بسبب ما فيها من شوائب، وأباطيل ما أنزل الله بهدا مدن سلطان.

فقد ادعى أعظم مفسريهم الفخر الرازي: أنـــه يمكـــن أن يستنبط من فوائد سورة الفاتحة عشرة آلاف مسألة ١٩ .

كما ويدعون أن أبا بكر أبن العربي قد استنبط من القسر آن بضعا وسبعين ألف عَلَمْ مَنْ الْمُورِرُسِيرُ السَّلِيرِيرُسِيرِ

١٦ التفسير الكبير ج١ ص٥ والتراتيب الادارية ج٢ ص١٨٣ عنه.

۲۰ التراتيب الادارية ج۲ ص١٨٣.

أما البكري، فقد تكلم عن بعض علوم البسملة في سلمين بكرة كل يوم في الأشهر الثلاثة منها. وقال في بعض مجالسه: للو أردت التكلم على ذلك العمر كله لم يف، أوكما قال ٢١ .

بل إن البكري قد تكلم في نقطة البسملة في ألفي مجلس ومائتي مجلس ٢٢ .

#### ونقول:

حدث العاقل عا لا يليق له، فإن لاق له فلا عقل له:

ونحن لا ندري كيف لم تظهر فرق ومذاهب من الغسلاة في البكري يقدسونه، بل ويؤلهونه، كما غلا بعض الناس في علي عليه السلام حتى ألهوه؟!!

وليت الناس قد نقلوا لذا ولو أسماء وهميسة للعلسوم السقي استنبطها أبو بكر ابن العربي من القرآن. وتلك هي مؤلفات هسذا الرجل متداولة بين الناس، ولا نجد فيها أي رائحة لهذه العلوم. بل

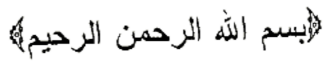
۲۱ المصدر السابق.

٢٢ التراتيب الادارية ج٢ ص١٨٤.

لا نجد فيها أي تميز لها عما سواها من مؤلفات أقرانه، ومن هــــم على شاكلته، إن لم نقل: إن الآخرين أكثر براعة منه، وأدق نظرا.











#### بداية وتمهيد:

قد عرفنا: أن البسملة هي أعظم آية في القسرآن الكريم، وعرفنا ما نقل عن علي أمير المؤمنين عليه السلام حول تفسيرها، وما يمكن أن يقدمه للأمة من شرح قد تنامى واتسع حتى يمكسن كتابة الأسفار التي تنوء بحملها العشرات من وسائل الحمل السيتي كانت متوفرة آنئذ.

وقد تحدث المفسرون عن أمور كثيرة ومتنوعة حول الآيسة الكريمة التي نرددها عشرات المرات يوميا، وفقسا لمسا ورد عسن الشرع الشريف في ذلك، وأكثر ما ذكروه يدخسل في السسياق اللغوي والتركيبي وطبيعته ومناشته وغير ذلك.

ونحن هنا نحيل القارئ على ما كتبوه، إن أحب الإطــــــلاع عليه، أما نحن فنتجه إلى منحى آخر فيما نريد أن نثيره من دلالات وإيماءات هذه الآية المباركة.

فنقول:

#### البدء باسم الله:

لقد ورد في الحديث الشريف، عن علي عليه السلام عـــن النبي صلى الله عليه وآله وسلم، أنه قال: كل أمر ذي بال لم يذكر فيه "اسم الله" أو "بسم الله" فهو أبتر"

وفي حديث آخر: كل امر ذي بال لا يبدأ فيه ببسم الله فهو أبتر ٢٠٠.

والسؤال هذا هو: لماذا يطلب منا أن ننظر إلى البسملة، أو فقل: أن نتعامل مع بسم الله الرحمن الرحيم، على أنها جزء من كل أمر ذي بال (أي شأن)؟.

ثم ما هي المعاني التي يويد الله أن يلقننا إياها مـــن خـــلال التركيز على البسملة ويطلب منا أن نعيشها الى درجة أن تصبــح جزءا من حياتنا وممارساتنا؟

۱۲ التفسير المنسوب للعسكري(ع) ص ۲۵ والبحمار ج ۸۹ ص
۲٤۲ وج ۷۳ ص ۳۰۵ وتفسير البرهان ج۱ ص ٤٦.

۲۰ مسند أحمد بن حنبل ج ۲ ص ۳۵۹.

إن ثما لا شك فيه أن ثمة معان جميلسة وممسيزة ولطائف ومعارف في بسم الله الرحمن الرحيم، يريد تعالى منا أن ندركسسها بعمق، وأن نتفاعل معها بوعي ومسؤولية، فما هي تلك المعساني؟ ، وهل يمكننا نيلها أو نيل بعضها ولو بدرجة متواضعة؟.

إننا قبل كل شئ نشير الى ما ذكره العلامة الطباطبائي رحمه الله من أن الناس ربما يبدءون في عمل، أو يحققون إنجازا فيقرنونسه باسم عزيز على قلوهم، أو كبير من كبرائهم، ليكتسب عمله بذلك شرفا، أو بركة، أو ليخلدوا اسم ذلك العزيز، أو الكبير ويبقى ببقاء ذلك العمل. ومن هنا نجدههم يسسمون انسانا أو مؤسسة، أو غير ذلك بإسم من يحبونه، أو يعظمونه ليبقى الاسسم ببقاء المسمى الجديد. لأن بقاء المسمى حد والحالة هذه حنوع بقاء للاسم ثم لصاحب الإسم الحقيقي، ومن هذا القبيل مسن يسسمى ولده باسم والده تكريما لذلك الوالد "."

ونقول: مرز تقية تراضي رسندي

إننا لا ننكر: أن الأمر ينتسهي إلى التشسريف، والتكسريم والبركة. ولكن الأمر بالنسبة لإعتبار البسملة جزءا من كل أمر لا يقتصر على هذه الاعتبارات التي يتعامل معها النسساس بالطريقة

٢٦ تفسير الميزان ج ١ تفسير البسملة.

العامية والسطحية، بل هو يتجاوزه ليكون على مستوى الطريقـــة الإلهية، التي تمثل العمق والأصالة والدقة.

وذلك لأن كلا منا يريد البركة ويتطلبها. وهي تعني الزيادة والنمو والتكامل المعنوي والمادي. ولكننا حين نجد أنحسم عليهم السلام قد طلبوا منا أن لا ندع البسملة في أي شيء صغيرا كان أو كبيرًا ٣٧، وبدولها سيكون مبتورًا وناقصًا. فإن ذلك يعسني أن الأمر ليس مجد بركة وشرف وتكريم، بل هو أكبر من ذلك وأهم. ويلفت نظرنا هنا قوله (ص): "لا يبدأ فيه" ولم يقل: ليـــس

معه، أو: لم يسبقه.

#### النقص في البداية وفي النهاية:

ولا بد أيضا من التوقف والتأمل في هذا التقابل الذي يقرره هذا الحديث؛ حيث فوض أن البدء من جهة هـو نفسه الـذي يوجب النقص أو الكمال في الجهة المقابلة.

مع أنك إذا قَلَتْ إِذَا لَمُ تَفْعَلُ الْأَمْرِ الفلائي، فان عملسك سيكون ناقصا، فإن نقصه إنما يكون من جهة نفس عدم فعلك للأمر الفلاني المشار إليه آنفا. ولكن الأمر هنا ليس كذلك، فـــان 

٣٧ راجع: البرهان في تفسير القرآن ج ١ ص ٤٥ – ٤٦ وتفسير الإمام العسكري (ع) ص ٢٢ والبحار ج ٨٩ ص ٢٤٠.

جاء في آخره؛ لأن المبتور هو مقطوع الآخر أو الذنب، والأقطـــع هو مبتور اليد.

ونقول:

إن نقصان آخره إنما هو من حيث إنقطاعه عــــن البقــاء والدوام، فهو أبتر لانقطاع آخره.

ولعلنا نستطيع أن نفهم مبرر هذا الأمر في ذكر مثال تقريبي هو:

إن الله تعالى يقول: ﴿كل من عليها فان، ويبقى وجهه ربك ذو الجلال والإكرام﴾ ٢٠. وقال تعالى: ﴿فَأَينُمَا تُولَّسُوا فَتُم وجه الله ﴾ ٢٠.

فقد يقول قائل: ان المراد بوجه الله هو الله تعسالى نفسه، فكأنه قال: ويبقى الله ذو الجلال والإكرام. وكأنه قال: أينما تولوا فشم الله تعالى نفسه.

ولكن هذا التفسير يبقى غير كـاف ولا واف بـالمقصود. وذلك للأمور التالية:

٢٨ سورة الرحمن الآيتان ٢٦ و ٢٧.

٢٦ سورة البقرة آية ١١٥.

النسبة دليل المغايرة بين المضاف الشيء إلى نفسه. فالإضافة والنسبة دليل المغايرة بين المضاف والمنسوب وهو "وجه" وبين المنسوب والمضاف إليه ، وهو "الله".

٢\_ هذا، بالإضافة إلى ما ورد من أن أهل البيت عليـــهم السلام هم وجه الله، فهل يعني ذلك ألهم عليهم السلام هم الذات الإلهية نفسها؟ تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

٤\_قال تعالى: ﴿ما عندكم ينفسد، ومسا عنسد الله
 باق ٩٠٠ ولا معنى لفناء كل شيء مع بقاء الأشياء التي عنسد الله
 أيضا.

والتفسير الصحيح لهذه الآية ولآيتي سورة الرحمان والبقرة هو أن كل شيء من حيث الوجود المادي يفني، ولكنه من حيث الوجود المعنوي باق، إذا كانت وجهته إلى الله سبحانه، لأن نسبته إليه، وكونه باتجاهه تعالى تكسبه حالة من نوع ما تجعله يبقسى ويستمر بسببها، ويشهد لذلك آيات وأحاديث كثيرة. فلنقرأ قوله تعالى: ﴿وقدمنا إلى ما عملوا من عمل، فجعلناد هباء

٣٠ سورة النحل الآية ٩٦.

منثوراً "". إذ لو كان لوجه الله لما جعله كذلك. وقوله تعالى: ﴿ أَعَمَالُهُمْ كَسُوراً اللهُ عَلَمُ اللهُ مَاء، حسى إذا جاءه لم يجده شيئا، ووجد الله عنده، فوفاه حسابه "".

إذن، فكل شيء وجهته إلى الله سبحانه يكون فيــــه جهـــة بقاء، ودوام، وخلود. والذي لا يكون كذلك فهو هباء منشــــور، كسراب بقيعة، أبتر.

وكمثال على ما نقول: إذا تبرع أحدهم بمبلغ من المال لغير وجه الله. فمن جهة الحدوث لا شك في أن ذلك قد حدث. ولكن من جهة البقاء فليس ثمة ما يوجب بقاءه؛ لأنه يفقد عنصر البقاء. وذلك مثل العدالة التي هي شرط في إمام الجماعة. ولكن مجرد حدوثها فيه لا يكفي بل لابد من بقاء تلك العدالة واستمرارها، بحيث لو فسق في آخر جزء من الصلاة، فان الصلاة تبطل بجميع أجزائها.

## الباء للاستعانة أم للملابسة:

وعن سؤال: هل الباء للمصاحبة؟ أم للاستعانة، أم للتعدية، أم لمجرد الملابسة؟ أم لغير ذلك؟

٣١ سورة الفرقان آية ٢٣.

٣٢ سورة النور آية ٣٩.

نجيب: أن بعض المفسرين رجحوا ألها للاستعانة، وذلك لأن الإنسان مفتقر بذاته، محتاج إلى الغني بذاته. ونحين نرجيح ألها للملابسة، وذلك لأننا إذا رجعنا إلى حديث: كل أمر ذي بسال لا يبدأ فيه ببسم الله فهو أبتر ، فإننا نسلرك: أن الباء ليست للمصاحبة، أو الاستعانة، أو لغير ذلك وإنما هي لمجرد الملابسة، لأن قوله: لا يبدأ فيه، إنما يعني أن البسملة جزء من الأمر الذي نعمله، وإلا لكان اللازم أن يقال: كل أمر ذي بال لا يستعان فيه أو لا تصاحبه. وجزئية البسملة هذه لا تتلاءم إلا مع كون الباء لجسرد الملابسة.

## لماذا التركيز على الاسم؟

ومن الملاحظ: أن الحَلَيْتِ هنا قد جاء عن الاسم.

وأيضاً: ان الآيات القرآنية، قمتم بالاسم وتسلط الضـــوء على الأسماء، باستثناء البعض من تلك الآيات التي تعدت ذلــك إلى الحديث عن الذات الإلهية القدسة.

فاقراً مثلاً قوله تعالى: ﴿اقراً باسم ربك الذي خلــق﴾"" و﴿فسبح باسم ربك العظيم﴾"

٣٣ سورة العلق الآية 1.

٣٠ سورة الواقعة الآية ٧٤.

و ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها ﴾ ". فلماذا هذا التركيز والاهتمام بالاسم والأسماء؟

ونجيب بسؤال: هل نحن قادرون ــ بالنسبة للذات الإلهيــة ــ على استكناه حقيقة المسمى وتصوره؟

بل هل نستطیع: أن نتصور كنه أسمائه تعالى، فضللاً عسن المسمى؟

الجواب: طبعاً، لا.

ان غاية ما نتصوره هو الحسد الأدنى والجسانب الميسور والقريب من الاسم والقادر على أن يشير إلى المسمى إشارة خفيفة وبسيطة تكفي لأن تجعلنا نتضرع إلى الله به، لأنه يعطينا هسذا المستوى من الإدراك. وهو سبحانه يقبل ذلك منسا: لأنسا غسير قادرين على أكثر منه. وقد أمرنا بالابتعاد عن التعمق في التفكير في ذات الله سبحانه " لأنه أمر فوق العقل.

وهكذا يتضع: أنه لا عبور لما يقوله بعضهم من أن الاسسم هو عين المسمى، وكذلك العكس.. ويزيد من وضوح عدم صحة ذلك أنه لا ينسجم مع قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ الْأُسْسَمَاءُ الْحَسْسَنَى

<sup>&</sup>lt;sup>۲۵</sup> سورة الأعراف الآية ۱۸۰.

<sup>&</sup>lt;sup>٣٩</sup> راجع البحار ج ٢ ص **٢٥٩**.

فادعوه بها الله الله الأسماء الحسنى وسيلة إلى ندائــه تعالى ــ ان كان المعنى: نادوه بها ــ أو وسيلة للتوصل إلى نيـــل رضاه سبحانه، فلو كان الاسم عين المسمى لم يصح الأمر بدعــاء الله بها، ولم يصح إضافتها ونسبتها إليه تعالى.

### الأسماء الحسنى وسيلة الدعاء

أما لماذا طلب منا سبحانه أن نجعل أسماءه الحسنى وسيلة دعائنا له؟ أو لماذا طلب منا أن ننادي الله بواسطة أسمائه الحسنى ؟ كقولك خاطب زيداً باسمه، مقابل خطابه بلقبه مثلاً.

فلأن الاسم قد وضع لمعان حسية، أو قريبة من الحس. أريد منها هنا أن تعبر عن معان راقية وعالية، وبمقدار ما تترقى مدارك واستعدادات البشر وتتنامى، فإن ذلك يؤشر على مستوى ودرجات فهمهم ونيلهم لتلك المعاني السامية، وتتفاوت درجات انكشافها لهم. فإذا سمعنا كلمة رؤوف، رحيم، كريم، قوي، الخ.. مضافة إلى الذات الإلهية فإن كالأمنا يفهم درجة من تلك الرأفة والرحمة و.. أما حقيقة رحمته تعالى وكرمه وقوته، فلا يمكن لنا إدراكها..

٣٧ سورة الأعراف الآية ١٨٠.

فصفات العزيز الجبار، الرحيم الشافي، التـــواب، الحنــان الخ.. هي أسماء تحاكي الفطرة وتناجيها، وتناغيها، وتلامس الضمير والوجدان، وتثيره، وتشعر من خلالها بأنك قريب من الله، مع انك لا تستطيع أن تدرك نفس الذات.

ومن هنا نعرف السر في أنه تعالى قد أمرنا أن ندعوه بواسطة تلك الأسماء، وأن نجعلها وسيلتنا في الدعاء، لأننا حينما نتوجه إليه بالدعاء نكون بأمس الحاجة إلى الإحساس والشعور بسه عز وجل. لا أن ندركه وتصوره، فان ذلك ليس هو المهم. وتلك الأسماء توفر لنا ذلك الشعور العميق المفعم بالمعاني الحية، والمثيرة لكوامن الإحساس به ويوجوه، وبالحاجة إليه، وبالضعف أمامه، وغير ذلك من معان توحي لنا بما تلك الأسماء. الها تجعلنا نتفاعل معه، ونعيش في رحابه، وننطلق في آفاقه، وتترك آثارها على كل وجداننا، وعلى حياتنا العملية، على حركتنا وموقفنا وسلوكنا مع الناس، ومع أنفسنا، الها تحل مساكلنا النفسية، والروحية، من حيث الها توحي إلينا بالمعاني التي نشعر أننا بحاجة والروحية، من حيث الها توحي إلينا بالمعاني التي نشعر أننا بحاجة

ان كل ذلك لا يمكن أن تحققه لنا قناعــــات فكريـــة، أو معادلات رياضية، أو براهين فلسفية.

فهذه الأسماء إذن توصلنا في موضع الخسوف ، والرجساء، والضعف والحاجة إلى الله سبحانه، وتصلنا به من أقرب طريسسق، وأصفاه.

#### الله :

أما بالنسبة للفظ الجلالة "الله" فهو اسم علم للذات الإلهيــة المقدسة.

وقد أخطأ من قال: الله اسم لشيء عام كلي هو (واجـــب الوجود بالذات)، أو اسم (للمعبود بالحق) أو ما إلى ذلك.

اذ لو كان كذلك لكان المراد من كلمة "لا السه إلا الله" لا واجب الوجود، إلا وأجب الوجود، أو لا معبود بالحق إلا المعبسود بالحق.

## الأصنام عند العرب:

وواضح: أن العرب كانوا يستعملون لفظ الجلالة في معناه. أما الأصنام فكانوا يعتقدون: أنما تقربهم إلى الله تعالى زلفى، وأن لها نوعاً من التأثير في حياهم: في الشفاء، والرزق، وحل المشاكل، وما إلى ذلك. فيعطونها نوعاً من الشراكة مع الله سبحانه بهذا المعنى وقد كانوا يعظمونها في الأساس للأنها تمثل بعض الصلحاء، أو غير ذلك. ثم تطور هذا التعظيم ليصبح تقديساً ، ثم تطور ليصبح عير ذلك. ثم تطور هذا التعظيم ليصبح تقديساً ، ثم تطور ليصبح اعتقاداً ببعض التأثير، وتعاظم وثما حتى بلغ درجة الشرك الذي هو ظلم عظيم. فجاء الانحراف عن مقتضيات الفطرة تدريجياً، كما ترى.

مرزتمين تكيية يرسي وسدوى

#### الرحمن الرحيم

إننا قبل أن نتكلم عن المقصود من هاتين الكلمتين ، نشير إلى أمر هام يرتبط بمعناهما ، بل هو يرتبط بسائر صفاته وأسمائ تعالى ، وهو : أن الرحمة لدى بني الإنسان عبارة عن انفعال نفساني ذي طابع خاص ، يحصل بسبب رؤية العجز أو الضعف أو النقص لدى إنسان أو أي مخلوق آخر ذي روح . فإذا رأينا طفلاً عمسره شهر تحت أشعة الشمس ، أو جريحاً ، أو رجلاً تحست الأنقساض يحصل في داخلنا انفعال معين بطريقة عفوية وفطرية ، يدفعنا إلى العمل ومد يد المساعدة لذلك العاجز والمنكوب .

لكن حينما نصف الذات الإلهية المقدّسة المنورة بصفية الرحمانية والرحيمية ، فإن نحو وكيفية تلبسها بصفة الرحمة ، أو انتساب الرحمة إليها يختلف عن نحو وكيفية تلبسها بالإنسان وانتسابها إليه . ونحن نجهل تياماً حقيقة الرحمة التي ننسبها إليه تعالى، ولا نستطيع حتى أن نتصور حقيقتها ، ونجهل أيضاً كيفيتها لديه تعالى .

وقد ورد النهي عن المعصومين عليهم السلام عن التعمق في التفكير في حقيقة الذات الإلهية <sup>٣٨</sup> .

غاية الأمر أننا حينما نلاحظ كثرة صدور الرهمات، أو فقل : الأمور التي هي من لوازم الرهمة بزعمنا ، أو بحسب تصورنا، منه تعالى ؟ فإن ذلك يجعلنا ننسب إليه تعسالى صفة : رحمان، أو رحيم .

### تحديد معنى الرحمان الرحيم:

وأما بالنسبة لمعنى هذين اللفظين ، فإننا نقول :

قالوا: إن كلمة الرحمان ، تفيد المبالغة ، أي الذي يفيـــض الرحمة وتصدر عنه كثيراً ، ومن كل جهة . ومعنى ذلك :

أنما وصف لا يختص بالمؤمِّن ، بل يعم الكافر أيضاً .

أن هذا إنما يناسب المؤمن دون الكافر ، لأن المؤمسن هسو الذي يستحق الوحمة الدائمة .

۲۸ راجع: البحارج ۳ ص ۲۵۹ فما بعدها.

إن هذا الوصف يمتد إلى الآخرة أيضاً ، ليكــــون المؤمـــن مرحوماً فيها . وليناسب ذلك معنى الثبات والدوام فيها .

ونحن بدورنا نقول :

إن ما ذكروه مشكوك فيه ، بل الله سبحانه رحمان في الدنيا والآخرة ، ورحيم فيهما معاً أيضاً . وقد ورد في الحديث الشويف : "رحمان الدنيا والآخرة ورحيمهما" " . وقال تعالى : فيسوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفداً " وقال سبحانه: في الملك يومئذ الحق للرحمان " واستعملت "الرحيم" للحديث عن رحمته تعالى في الدنيا ، قال تعالى : فولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان يكم رحيماً " " .

وهذا هو السر في التركيز على هاتين الصفتين في أعظم آية في القرآن الكريم ، وذلك لأن كلمة رحمان تساوي كلمة غضبان

٣٩ امالي الشيخ الطومي ص ٥٢٣ ط سنة ١٤٠١ هـ مؤسسة الوفاء – بيروت .

السورة مريم الآية ٥٥ .

<sup>11</sup> سورة الفرقان الآية ٢٦ .

٤٢ سورة النساء الآية ٢٩

أو شبعان أو نعسان أو يقظان . وهذه الصفات بهذه الصيغة ليست من صيغ المبالغة ، وإنما هي تدل على وجود الصفة في موصوفيها على نحو التمام والكمال ، فكلمة "غضبان" مثلاً كما يقول أهسل اللغة معناها الشخص الممتلئ غضباً "أو "الذي يغضب سريعاً . وقيل : شديد الغضب".

فما قاله الطبرسي وغيره: "الرحمان الرحيم: اسمان وضعـــا للمبالغة ، واشتقا من الرحمة وهي النعمة إلا أن فعلان أشد مبالغة من فعيل" <sup>60</sup> .

وقال ابن منظور عن كلمة رحمان : "معناه الكثرة". وقلل: فعلان من أبنية ما يبالغ في وصفه ".

So-104/125-16/5

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> التبيان ج 1 ص ٢٨ و٢٩ والكشاف ج 1 ص ٤١ .

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> لسان العرب ج 10 ص 4\$\$ .

<sup>\*\*</sup> مجمع البيان ج ١ ص ٢٠ ط دار احياء الــــتراث العـــربي ســـنة ١٣٧٩ هـــ ولسان العرب ج ١٢ ص ٢٣١ .

<sup>&</sup>lt;sup>٢٦</sup> لسان العرب ج ١٢ ص ٢٣٠ و٢١٣ وراجع كلمة : كسريم في ص ٥١٠ و ٥١١ .

هذا القول فيه نوع من التوسع ، فلعل الطبرسي وغيره مسن المفسرين وأهل اللغة ، ذكروا لازم المعنى ، فصوروه لنا على أنسسه هو المعنى نفسه ، بنوع من التوسع أو التسامح .

أما بالنسبة لكلمة: "الرحيم" فيمكن أن تكون للمبالغـــة مثل عليم ، بمعنى كثير العلم . وقد تكون صفة مشبهة لمجرد إفــدة ثبوت الوصف من دون أي مبالغة أو تكثير ، مثل مريض ، وقــديم وكبير وصغير .

ولكننا إذا رجعنا إلى الآيات القرآنية ، فإننا نجــــد أنهـــا في الأكثر قد وردت وإلى جانبها كلمات هي : غفــــور ، تـــواب ، رؤوف ، ودود ، بر عزيز .

وهذه الصيغ إما هي للمبالغة ، كالأربعة الأول ، وهي واقعة في عشرات الآيات ، أو ألها صفة مسبهة كالكلمتين الأخيرتين ، اللتين وردتا في موارد قليلة جدا ، والصفة المسبهة تدل على نسبة الصفة للموصوف ، وقيامها فيه فعلا ، من دون إشارة إلى معنى الحدوث واقتران كلمة الرحيم بصيغ المبالغة يشير إلى ألها صيغة مبالغة مثلها ككلمة : عليه .. إذ المفسروض وجود تجانس فيما بين الصفتين سوغ للذوق أن يعقب إحداها بالأخرى . إذ لو كانت إحداهما للمبالغة دون الأخرى ، فيان مستوى الانسجام والتجانس سوف يضعف ، وسيشعر القيارئ بوجود نقلة غير طبيعية ، بعيدة عن السهولة بصورة عامة .

كما ألها حين جعلت إلى جانب الصفة المشبهة ، مثل كلمة عزيز ، فإلها قد استعملت صفة مشبهة يقصد بها تمامية الصفة في موصوفها على سبيل الثبات والدوام ، من دون إلماح إلى معمى الحدوث . فهي إلى جانب الصفة المشبهة تكون صفة مشبهة مشل كريم ، وسقيم ، وحكيم ، وإلى جانب صيغة المبالغة تكون مثلها صيغة مبالغة تدل على الامتلاء بالرحمة ، ويلزم من ذلك كشرة صدورها منه تعالى لمن يستحقها . أو لعلها هي بنفسها أيضاً من ضيغ المبالغة أيضاً كما ذكره الطبرسي وغيره .

ولا نستبعد أنه تعالى قد جاء بكلمة "رحيم" التي هي صيغة مبالغة على شكل الصفة المشبهة ليفيد المعنيين معاً. أي ليفيد المبالغة وتمامية الصفة في موصوفها لأنها على شكل صيغ المبالغة ، وليفيد الدوام والثبات لأنها على شكل الصفة المشبهة .

وقد اتضح مما تقدم : أن ما قالوه من أنه تعالى : رهمان في الدنيا رحيم في الآخرة ، لأن الكافو لا يستحق ثبات ودوام الرحمة لتصل إلى الآخرة . فتكون كلمة رحيم خاصة بالمؤمن . وكلمة رحمن تشمل المؤمن والكافر .

هذا القول غير دقيق : بل هو استنبطوه من شؤون العقيدة، لا من الدلالات اللغوية لهاتين الكلمتين ، فقيدوا المعـــنى اللغـــوي بالدليل العقائدي . وإنما قلنا: إنه غير دقيق ، لأن المعنى اللغوي على النحو الذي ذكرناه ليس ناظراً إلى تلبس الرحمة بهذا الشخص أو ذاك ، بل هو ناظر إلى كيفية قيام الصفة بموصوفها . وأن كلمة الرحمان لا تدل على كثرة الرحمة دلالة مطابقية . بل المدلول المطابقي الأول لكلمة الرحمان هو الامتلاء بالرحمة . فيلزم من ذلك كثرة صدور الرحمة عنه للمستحق لها . فالفيض والصدور من لوازم المعنى ، خارج عنه عارض له . وكلمة الرحيم ، تدل على الثبات والدوام والرسوخ ، فالرحمان ناظرة للكم ، والرحيم ناطرة للكيف . والرسوخ ، فالرحمان ناظرة للكم ، والرحيم .

#### سبب اختيار هاتين الصفتين:

وهنا سؤال يقول ۽

لاذا اختار الله سبحانه هذين الوصفين في هذه الآية الكريمة البسملة \_ التي يفترض أن يرددها الإنسان في مختلف شوونه وحالاته ، وربما يرددها عشرات المرات في كل يوم ، ثم اعتسبرت هذه الآية أعظم آية في القرآن الكريم ؟ ولم لم تذكر في البسملة صفات أخرى ، مثل : التواب ، الغفور ، الشافي ، الكريم ، الخالق، الوازق ، العليم ، القوي ، الرؤوف ، الخ ؟!.

والجواب ـ باختصار شديد – : إن المطلوب للإنســــان في سير حياته أن تشمله العناية الإلهية ، فيستفيد من خالقيته تعـــــالى

كل هذه الأمور وسواها مآلها إلى صفة الرحمانية والرحيمية فيه تعالى . فمن خلال الرحمة يصدر ذلك كله عن الذات الإلهية ، فيرزق تعالى ويشفي ، ويدبر ، ويقوي ، ويتوب ، ويغفسر ، الخ . . لكونه رحيماً ورحماناً . ولا توجد أية صفة أخرى تستبطن هسذه الصفات وسواها . فكلمة التواب ، أو الغفور ، أو الشسافي ، أو الرازق ، الخ . . لا تقوم مقام رحمان ورحيم . أي إن كلمة التواب مثلاً لا تقوم مقام الرازق أو الخالق ، لألها لا علاقة لها بسالرزق ، والشفاء . وكذلك كلمة الرزاق لا تقوم مقام غيرها من الصفات ، وهكذا . .

أما كلمة الرحمان الرحيم ، فَإَلَمَا تَستدعي أَن يشَّفُوكُ اللهُ لَكُونِهُ إِلَمُا تُستدعي أَن يشَّفُوكُ اللهُ لكونِه إلهُك الراحم ، وأَن يقويك لأنه أيضاً إلهك الراحم ، وأَن يتوب عليك ويرزقك لكونه كذلك إلهك الراحم ، وهكذا ..

فإذا دخلت من باب الرحمة ، فإنه يوصلك إلى مضمـــون سائر الصفات ، ويمكنك منها جميعاً . كما أنك - من جهة أخرى - لا تريد هذه الرحمــــة لمــرة واحدة ، بل تريد دوامها ، واستمرارها في الدنيا والآخـــرة ، وفي كل حال ومجال .

وخلاصة الأمر: إننا ندخل من بــــاب الرهـــة إلى عــالم الفيوضات الإلهية اللامحدود والذي لا ينضب . ونحصل على كــل مقتضيات سائر صفات الذات الإلهية المقدسة وعلى كل شـــيء ، ونحل بذلك كافة مشاكلنا ، وفي كل حين فنحصل على الــرزق ، والشفاء ، والغفران ، والتوبة ، الخ..

# كلمة "الرحمان" علم أم صفة ؟

وآخر ما نلفت النظر إليه هنا هو : أنه تعالى ، قـــد جعـــل كلمة الرحمان صفة للفظ الجلالة . مع أن البعض يدعي : أنها قــــد أصبحت علماً بالغلبة ، فكيف يصح وصف العلم بالعلم ؟

#### ونقول:

 أو ادعوا الرحمان الله على عَلَميتها ، لا مكان أن يدعو الإنسان الله وأن يدعو التواب ، والكريم ، والشلفي ، الخ .. ولا تجعل الدعوة هذه الأمور علماً .

ويمكن أن يقال: إنك إذا سميت رجلاً بكلمة "عادل" أو كريم: فإن لاحظت العَلَمية فيها، فلا يصح الوصف بحا، وإذا لاحظت الوصفية، وأنه يملك صفة العدل صح الوصسف بحا. والحال بالنسبة لكلمة الرحمان من هذا القبيل.



٤٧ سورة الإسراء ، الآية ١١٠ .



\*





#### الحمد لله :

قد دلت الآية على أن الحمد كله متمحض لله تعالى. وقبل بيان ذلك نشير إلى الفرق بين الحمد والمدح فنقول :

وتذم بعض المخلوقات على أفعالها السيئة وعلى شـــكلها الذي تواه قبيحاً أو غير متناسق ، مع أن القبح ليس من اختيـــار الإنسان .

 وقد يكون ثناءً عليه تعالى بأنه حي قيــوم منـــزه عــن الشريك ، وعن النقص ، وعن الصاحبة والولد ، مـــع أن عــدم وجود شريك له تعالى ليس فعلاً اختيارياً له سبحانه ، بل هو ليـس من مقولة الفعل أصلاً .

وخلاصة الأمر: إن الأفعال المشيرة إلى صفى النهاسات الفعل تصدر عنه تعالى باختياره. فالله قوي لأنه يصدر عنه باختياره مسا يشير إلى القوة ، وهو رحيم ، خالق ، رازق ، حكيم ، لأنه يصدر عنه باختياره فعل يشير إلى الرهمة والرازقية والحكمة الح. فيستحق الحمد لأجل ذلك ، كما يستحق الحمد لأجل أنه حسى قيوم ، لا شريك له ، ولا نقص فيه .

اختصاص الحمد بالله سيحانه:

وعن سبب تخصيص الحمد كله بالله تعالى :

أي أن حقيقة الحمد إنما يستحقها الله سبحانه ، أو أن الذي يستحق جميع أفراد ومراتب الحمد هو الله سبحانه. فعلم الأول : تكون للاستغراق .

والسر في ذلك هو أن البسملة قد جعلتنا نعترف بسأن الله الذي له صفة الألوهية متصف بجميع صفات الجمسال والجلال والكمال . فإذا أردنا أن نطلب من الله سبحانه أن يفيض علينا من خلال هذه الصفات : الرزق ، والمغفرة ، والشسفاء ، والخلسق ، والقوة ، والصحة .. الخ ، فمفتاح ذلك كله هو الرحمة الإلهيسة ، فلا بد من الدخول من بابحا فإنه تعالى ممتلئ رحمة ، وكشيرة هي رحماته بمقتضى "رحمان" .

ثم لأجل استمرار الاستفادة من فيوضات الرحمة التي هـــي من مقتضيات صفات الألوهية لا بد من ثبات هذه الرحمة ودوامها مفيضة ومنيلة ، كما ألحت إليه كلمة "الرحيم".

وبعد تقديم ذلك الاعتراف بأنه سبحانه قد أفاض علينا من كل ما تقتضيه تلك الصفات مجميع فروعها من جلالية وجمالية ، أو فقل : من صفات فعل أو صفات ذات، يأتي الحمد والثناء بمثابـــة اعتراف بهذه الفيوضات ، لأتما هي التي دفعتنا لهذا الثناء ..

وإنما اعتبرنا أن المستحق لحقيقة الحمد ، أو لكل مرتبة من مراتب الحمد وكل فرد من أفراده هو الله سبحانه، لأن كل مسا يصل إلينا من خلال الإفاضة المباشرة مثل خلقنا . أو بالواسطة ، كإحسان الوالدين لنا . ومثل ما نستفيده من الطبيعة كسالأرض ، والشجر ، والشمس والنجوم . إن كل ذلك إنما ينتهي إلى الله سبحانه بالمباشرة أو بالواسطة .

وهذا يفسر لنا إضافة "أل" الاســـتغراقية أو الحقيقيــة إلى كلمة "حمد" ، فقال : "الحمد" .

#### الحمد والرحمة بداية ونهاية:

والملفت للنظر هنا : أنه سبحانه تعسالى قسد أفهمنا أن "الرحمانية والرحيمية" كانت هي البداية كذلك كانت هي النهاية . حيث قال : ﴿الحمد للله رب العالمين. الرحمان الرحيم . أي أننا حين نجعل اسم الله ملابساً وليس - فقط - مصاحب لكل شيء ، فإننا ندخل ونصل إليه من باب الرحمانية والرحيمية ، ونستمد منه كل خير . حتى إنه هو الذي يستحق الحمد الحقيقي ، أو يستحقه بجميع مراتبه وأفراده . ونبقى مع هذه الرحمة حتى نصل إلى النهاية . أي أننا مع الرحمة منذ بدء خلقنا مروراً بالرازق ، والمعافي ، والشافي ، والمربي ، وو . وانتهاء بالتواب والغفور . . متكون النهاية الرحمة أبضاً . فلا بد أن يكون الحمد أيضاً هو النهاية ، كما كانت البداية هي الحمد . وهذا ما يشير إليه قوله

تعالى : ﴿و آخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين﴾.

حقيقة الحياة ويسجل اعترافه المباشر بتاريخ ارتباطه بالله سبحانه، وارتباط الكون كله به تعالى ، وبرعايته سبحانه له مـــن قبـــل أن يخلق، وإلى ما بعد أن يبعث ويحشر .

والاعتراف بهذا التاريخ ، والانصياع له ، والإيمـــان بــه يوصل إلى الحمد ، إذ لا يمكن أن تكون حامداً كل الحمـــد إذا لم تعرف وتعترف بكل ما صدر منه وعنه تعالى تجاهك ، وتجاه كـــل المخلوقات في هذا الكون الأرحب الذي بناه لتســــتفيد منــه في تكاملك في إنسانيتك وفي مسيرتك نحو الله سبحانه .

وهكذا يتضح: كيف أن هذه الكلمة هـــــي في الحقيقــة المفتاح للمعارف الاعتقادية ، وهي الأساس القـــوي للنظــرة إلى الكون وإلى الحياة، نظرة عميقة وواعية ، من خــــلال التوحيـــد الحالص والصافي .

فكلمة الحمد إذن كبيرة جداً بحجم هذا الكون ، بل هـــي أكبر من الكون ومن الإنسان . إنها بحجم الفيوضات الإلهية علــــى كل الموجودات والمخلوقات . ولا سيما السذي يعنيــــك منـــها ،

وتستفيد منه ، وتتفاعل معه . إنها بحجم العقيدة التوحيدية ، بــــل بحجم كل الصفات الإلهية الجلالية منها أو الجمالية .

إذن فليس من قبيل الصدفة أن تكون أول كلمــة ـ بعــد البسملة ـ في السبع المثاني ، التي لا بد أن تقرأ مرات في الصلاة في كل يوم هي كلمة "الحمد" ؛ إنه أراد لنا أن ندخل من باب الحمد، إلى كل الحقيقة المنبسطة على هذا الوجــود . مدركــين حجــم الارتباط بالله ، ونوع، وكيفية التعاطي معه سبحانه وتعالى .

## له الحمد في الأولى والآخرة:

ومن أجل توضيح بعض ما ذكرناه آنفاً نعود ، فنقول : قد تكلم الله سبحانه عن الحمد في عدة آيات قرآنية ، منها قوله تعالى : ﴿له الحمد في الأولى والآخرة﴾ \* . فمسا هسو المقصود بالأولى، وما و المقصود بالآخرة ؟! .

وهل هذا ينسجم مع ما ذكرناه مسن معنى الحمد ؟! وارتباطه بآية البسملة ؟! .. وكيف نوبط أيضاً بين ذلك وبين قوله: ﴿وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العسالمين المعنا ؟!

٤٨ سورة القصص ، الآية ٧٠ .

۱۹ سورة يونس ، الآية ۱۰ .

وهل صحیح ما یقولونه : من أن الحمد لا بد أن یکون علی فعـــل اختیاری ؟! .

إننا في مقام الإجابة على هذه الأسئلة نقول: إن صفات الألوهية ؛ تقتضي نفي كل نقص عن الذات ، وعن الأفعال ، والحمد إنما يسايق والمدخل لنا إلى هذه الصفات هو الرحمة الإلهية . والحمد إنما يسايق كنتيجة للاستفادة من هذه الصفات .

فنستفيد منها في الخلق ﴿الحمد لله فساطر السسماوات والأرض جاعل الملائكة رسلاً .. ﴾ " :

وفي الهداية: ﴿ الحمد لله الذي هدائاً ﴾ ١٠٠٠.

وفي التفضيل: ﴿ الحمد الله الذي فضلنا ﴾ " .

وفي العلم ﴿الحمد لله السذي أنسزل علسى عبده الكتاب﴾ " .

وفي النجاة ﴿ الحمد الله الذي لجانا ﴾ "



<sup>· · ·</sup> سورة فاطر ، الآية ١ .

<sup>°</sup> سورة الأعراف ، الآية ٣٤ .

٥٢ سورة النمل ، الآية ١٥ .

<sup>°°</sup> سورة الكهف ، الآية 1 .

<sup>\*\*</sup> سورة المؤمنون ، الآية ٢٨ .

وفي العافية ﴿الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن﴾ ". وفي الملك ﴿الحمد لله الذي له ما في السماوات وما في الأرض﴾ ".

بل وقبل كل شئ في التوحيد ونفي الشريك ﴿ الحمد الله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ﴾ ٥٠.

فالحمد في الآية الأخيرة ليس على أمر اختياري لأن عـــــدم الشريك ليس فعلاً له تعالى . فتخصيص الحمد بالفعل الاختيــــاري يصبح غير دقيق.

ومن جهة أخرى ، فإن الحمد بعد كل هذا يصبح بمثابـــة الدليل القاطع على تحقق ذلك كله من موقع الفيض الإلهي ، وهـو أيضاً تتويج لكل مسيرة التكامل الإنساني الكادح إلى الله سبحانه . فالحمد هو البداية ، التي تفتيح بالفيوضات الإلهية لأصل الخلـــق والوجود ، وكل المتعم في الحياة الأولى التي هي الدنيا . وتســـتمر هذه الألطاف والفيوضات إلى الآخرة أيضاً ، الـــتي هـــي الحيــاة

<sup>°°</sup> سورة فاطر الآية ٣٤.

<sup>°</sup> سورة الإنعام ، الآية ١.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٧</sup> سورة الإسراء، الآية ١١١ .

الحقيقية. كما قال تعالى: ﴿وإن الدار الآخرة لهي الحيـوان لو كاثوا يعلمون﴾ ^°.

فيصل الإنسان إلى الله ويعرفه ، من خلال إحساسه بنعمه وتفضلاته عليه وفيوضاته المتلاحقة والغامرة. فيبحث عنه ، ويعرفه ليقف موقف العرفان ، لأن معرفته تعالى عن طريق الإحساس بالنعمة ، تكون أعمق وأدق وأكثر تأثيراً من معرفته عن طريق الاستدلال الفلسفي ، العقلي ، النظري ، لأن هذه المعرفة حسية، ثم تترقى لتصبح وجدانية ، ثم فطرية ، يتفاعل معها بأعماقه ، وبكل أحاسيسه ومشاعره وبفطرته . ثم هو يبادر إلى الثناء على هذا المنعم ، وبعد ذلك يبادر إلى شكره ، والوقصوف في موقع الطاعة والانقياد .

وهذا هو معنى وجوب شكر المعم الذي دل عليه القرآن: ﴿ وَهَذَا هُو مَعْنَى وَلِمُو الدَّيْكُ ﴾ أن الإعمار والله الله والله الله وقائل من عبادي الشكور ﴾ . . .

<sup>^^</sup> سورة العنكبوت ، الآية ٦٤ .

٥٩ سورة لقمان ، الآية ١٤ .

<sup>&</sup>quot; سورة سبأ ، الآية ١٣ .

وتستمر المسيرة في هذا الحمد إلى الحياة الأخرى لتكون : ﴿آخر دعواهم أن الحمد الله رب العالمين﴾ لمسا شهدوه ويشهدونه من تربية ورعاية إلهية مستمرة ومتلاحقة .

وكل ذلك يفسر لنا أيضاً: السبب في كون كلمة الحمد هي أول كلمة بعد البسملة في سورة الحمد ، والسبع المساني . ويتضح من ثم أن الآية منسجمة تمام الانسجام ، ولا مجسال لأي توهم أو اعتراض .

### لماذا لم يقل الحمد لرب العالمين:

وأما لماذا لم يقل: الحمد لرب العالمين. بل قال: الحمد لله رب العالمين. فلعله لأنه يريد منا أن نتعامل معه، وأن نوتبط به سبحانه بما هو مستجمع لصفات الجمال والجلال، صفات الفعل، وصفات الذات، ثم يُتبع ذلك بالتنصيص على صفة المربي لتكون هذه التربية هي المبرر لمبادرتنا إلى حمده بما له من صفات الألوهية الكاملة والمطلقة.

#### لماذا الحمد ؟!:

ونحن إنما نحمده من موقع العرفان بالفضل، الذي يقتضي الشكر للمنعم، لأن الإنسان حين يريد أن يتعامل مع الله سبحانه لا بد أن يعرفه أولاً. وأعمق درجيات المعرفة هي المعرفة الوجدانية. وأعمقها وأشدها تأثيراً هي تلك الناشئة من إحسياس الإنسان بالنعمة التي تستلزم معرفة المنعم والمحسن ، بدرجية مين درجات المعرفة .

وهذا هو الشيء الذي يتعاطى معه الإنسسان بوجدانية و الحقية أكثر وأعمق . حيث تتناغم المعرفة الحسية في مسستواها الداني مع ما هو أرقى وأسمى منسها وهي المعرفة الوجدانية والضميرية والفطرية ، التي هي أبعد أثراً من المعرفة التصورية الفكرية ، التي هي على حد المعسادلات الرياضيسة ، أو العقلية الفلسفية ، أو حتى الأمور العينية الصرف .

إذ أن الغيب هذا إنما يدخل إليه الإنسان من خلال الحـــس الوجداني ، من حيث ملامسته ومساسله بوجــوده ، وبحياتـــه ومستقبله .

## لغة القرآن في التربية العقائدية:

ولأجل هذه الحقيقة الآنفة الذكر نلاحظ : أن الله سسبحانه في قرآنه الكريم لم يتكلم عن التوحيد ، وعن الله ، وعن الآخسرة ، وعن سائر الاعتقادات بمصطلحات فلسفية أو مقتبسة من علسم المنطق أو غيره . وإنما دخل إلى الأمور الاعتقادية من بساب لغسة الحياة ، حيث ربطها بصورة مباشرة بالشان الحيان الحيان العملسي المتجسد والملموس . لتستقر هذه الاعتقادات في القلب من خلال الإحساس ، والشعور المباشر والعميق . ولتتخذ موقعها القيادي والمحرك في هذا القلب .

فمثلاً ، تحدث الله عن التوحيد وربطه بالليل ، من موقــــع كونه سكناً لهم ، ثم ربطه بالنهار ، من موقع كونه مناسباً للابتغــاء من فضل الله سبحانه ثم ربط كلا الأمرين بالرحمة الغامرة ، الـــــــق تعمل على توفير الأجواء الحياتية الملائمة للسعي نحــــو التكـــامل باستموار .

قال تعالى: ﴿ قُلُ أَرَّأَيْتُم إِنْ جَعَلَ الله عَلَيكَ مِنْ اللهِ عَلَيكَ اللهِ اللهِ عَلَيكَ اللهِ اللهِ عَلى اللهِ اللهِ عَلَيكَ اللهِ اللهِ عَلَيكَ اللهِ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيكُ اللهِ عَلَيكَ اللهِ عَلَيكُ اللهِ عَلَيكَ اللهُ عَلَيكَ اللهُ عَلَيكَ اللهُ عَلَيكَ اللهُ عَلَيكَ اللهُ عَلَيكَ عَلَيكُ عَلَيكُ اللهُ عَلَيكُ عَلَيكُ عَلَيكُ عَلَيكُ اللهُ عَلَيكَ عَلَيكُ عَ

﴿ وَلَى أَرَأَيتُم إِن جَعَلَ الله عَلَيكُمُ النَّهَارِ سَرَمَداً إلَّهِ عَلَيكُمُ النَّهَارِ سَرَمَداً إلَّه يوم القيامة ، من إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه، أفلا تبصرون﴾ . ﴿ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون﴾'`.

فالله سبحانه قد تحدث إذن عن التوحيد بما له مساس بواقع الإنسان الذي يعيشه ويحس به ، ويتفاعل معه بمشاعره وأحاسيسه لا بطريقة تجريدية ونظرية أو بصورة طرح معادلات فكرية جافة.

وفي سورة الحمد يريد تعالى أن يطرح قضية التوحيد مسن موقع التعريف بصفاته تعالى ، والإحساس المباشر بآثار تلك الصفات ، ثم سوق هذا الإنسان للإحساس بمدى تأثيره تعالى في كل جهات الحياة ، وفي جميع مفرداقا ، وفي كل الموجردات في هذا الكون الرحيب ، مع الحرص الأكيد على أن يخرجه عسن أن يبقى مجرد أمر تصوري ، تجريلني ونظري ؛ ليصبح شأناً حياتياً حياً مؤثراً ، يفهمه الإنسان ، ويتلمسه بوجدانه ، ويتحسسه بمشاعره ، من خلال إحساسه بالنعمة الغامرة ، وبالعطاء ، وبآثار الرحسة ، والعلم ، والغفران ، والحكمة الإلهية ، وغير ذلك من صفاته تعالى . التي يتلمس الإنسان آثارها في كل آن على مسدار اللحظات ، فضلاً عن الساعات ، في نفسه ، وفي كل ما يحيط به ، وفي كسل الموجودات .

١١ سورة القصص ، الآيات ٧١ و٧٢ و٧٣ .

## التسبيح بحمد الله تعالى:

وفي سياق آخر نقول: إننا نجسد الله سباحانه يقسول: وفي سيح بحمد ربك الله على المعالية المعارون بأن نقول في صلواتنا في كل ركوع: سبحان ربي العظيم وبحمده، وفي كل سبحود: سبحان ربي الأعلى وبحمده. وقد اعتبر الشارع هذه الصيغسة: تسبيحة كبيرة. فإذا أردنا أن نتجاوزها، فلا يعسوض عنها إلا ثلاث تسبيحات: سبحان الله، سبحان الله، سبحان الله. واعتبر كلمة سبحان الله تسبيحة صغيرة بالنسبة لتلك التسبيحة الكبيرة.

## وهنا العديد من الأسئلة:

ما معنى هذا التسبيح ١٤٪

وما هو الرابط بين التسبيح والحمد ؟!

ولماذا كانت تلك تسبيحة كبيرة ، والأخرى صغيرة ؟!

ولماذا لا يقوم إلا تلاف تسبيحات صغار مقام تلك الكبيرة فلا يكفي تسبيحتان مثلاً ؟ !

٢٢ سورة النصر الآية ٣ .وسورة الحجر الآية ٩٨.

### ونقول في الجواب:

التسبيح هو تنزيه الله تعالى عن كل شائبة: سواء أكانت من الأفعال الاختيارية: كتنزيهه عن البخل، وعسن الظلم، وعن القسوة. أو كانت غير اختيارية كتنزيهه عن الضعف، والحاجة، والغفلة، والنسيان، وغير ذلك من أمرور تعود إلى الذات. وكتنزيهه عن أمور خارجة عن ذاته سمسبحانه، مشل الشريك، والولد، والصاحبة، وما إلى ذلك.

وتقدم أن الرحمة هي المدخل إلى الاستفادة من الفيوضات التي تقتضيها كل صفات الذات الإلهية ، ليسعد هــــــذا الإنسان الإلهية ، ليسعد هـــــذه بإنسانيته ، وسيره التكاملي نحو الله تعالى . وبسبب شمولية هــــذه الفيوضات واستيعابها لكل الحياة وللكون بأسره ، فقد استحق الله دون غيره حقيقة الحمد (إن كانت أل هي الجنسية) أو جميع أفسواد الحمد ، إن كانت أل للاستغراق .

وسوف نرى: أنه تعالى إذا كان يحمد من حيث ربوبيت الملازمة للرعاية والتربية ، قمعنى ذلك هو شمولية الحمد واستغراقه، وذلك لأن شمولية آثار الصفات سوف تتسع لتستوعب كل ما ك تأثير في هذه الرعاية ؛ فالحكمة ، والعطف ، والعلم الدقيق بخصائص الكون والإنسان ، وبما يصلح وبما يفسد ، والرحمة ، والغنى ، والكرم ، والقدرة ، والقيومية الدائمة ، ووالخ .. كل ذلك دخيل في هذه الرعاية والتربية ، ومؤثر فيها .

فالفيض الإلهي لكل ما تقتضيه التربيــــة لهــــذا الإنســـان، والشعور بهذا الفيض يستدعي الحمد ، والثناء . ثم الشكر ، لهــــذا المنعم ، والتزام كل ما يرضيه .

فإذا سبحت الله بواسطة الحمد ، ونسبت التسسبيح لك شخصياً ، وقررت أن هذا التسبيح والتنزيه إنما هو لله بعنوان كونه رباً أي راعياً ومربياً ، فإن الأمر يصبح مختلفاً تماماً عن قولك: سبحان الله فقط ، ويكون هذا هو الإثبات المطلوب .

وذلك لأن الحمد يكشف عن: أن الله سبحانه قد اتصف بصفة حسن ثابتة فيه استحق الحمد لأجلها ، ككونه ليسس لسه شريك ، ولا ولد ولا صاحبة ، ولا مكان ، لا ينسى ، ولا يسهو، ولأنه عالم حي قيوم قادر عني ، الخ . . كما انه يعني أنسه تعالى قد صدرت عمد أفعال الحثيارية استحق لأجلها الثناء والحمد، هي كل ما في هذا الكون من نعم نستفيد منها مباشرة أو بالواسطة " كالخلق ، والرزق ، والرحمة والرأفة ، والشفاء ،

<sup>٦٣ حتى في مثل الطبيب الذي يشفيك بقدرة الله ، والكريم والهسادي الذي يعطيك ويهديك مما أنعم الله به عليه ، وبحداية الله وتوفيقه ، وإذنه وإرادته .</sup> 

والقيومية ، الخ .. فانتزعنا من هذه الأفعال الاختيارية صفات هال وأضفناها إلى ذاته المقدسة : كالخسالق والشافي والعالم ، والقادر الخ .. فالحمد إذن ينتهي إليه . قال تعالى : ﴿ لله الحمد في الأولى والآخرة وله الحكم وإليه ترجعون ﴾ ٢٠ .

فإذا سبحت الله بالحمد فإنك لم تنسف النقسص بالقول وحسب ، بل جئت بما يدل على انتفاء ذلك النقص عملياً. لأن حمدك هذا يدل على صدور فعل اختياري عنه تعالى قد تجسسد في الخارج ، بل إن ذلك يدل على أزيد من نفي النقص ، وأزيد مسن الكمال.

وتوضيح ذلك : أنه قد يكون شخص مستجمعاً لك\_\_\_ل الصفات البشرية كالعينين والأذنين واليدين والرجلين والعقل الخ.. فهو إذن كامل لا نقص فيه . وقد يكون شخص فيه مما يزيد على هذا الكمال ، ككونه جميل الصورة ، أو أنه عالم . أو قـــوي ، أو كريم ، أو نحو ذلك .

والأمر بالنسبة للذات الإلهية من هذا القبيل ، فــان نفــي النقص يستبطن إثبات الكمال، وهذا مرتبة أولى ،ثم يكون إثبات صفات زائدة على الكمال مرتبة ثانية، فإذا حمدته تعــالى فــانك تكون أثبت له الكمال بنسزاهته عن النقص بالدليل وتكون أيضــا

٦٤ سورة القصص ، الآية ٧٠ .

قد أثبت صفة إضافية بالدليل أيضاً. من حيث أن حمدك يستبطن تأثير تلك الصفة وتجسد أثرها على صفحة الواقع . فهاذا أثبت الربوبية فقد جئت بدليل آخر يفيد انبساط تلك الآثار على كها وجود ، وكل ما في هذا الكون الفسيح . مما يعني تنسوع تلك الصفات التي أثرت هذه الآثار المتنوعة والمستوعبة لكل جهات وجودك .

ثم نسبت المربوبية إلى نفسك كفرد(ربي) ، لتؤكد علم أن هذا التنسزيه والحمد هو منك على الحقيقة ، لأن التربية كسانت تتوخى شخصك مباشرة ، وليست أمراً بعيداً عنك قد اسستهدف الحياة في مجالها العام .

وخلاصة الأمر: إن التسبيح بالحمد يكون تنزيها مستدلاً عليه بالدليل الحسي الآن الحمد يدل التزاما على أن صفات الله سبحانه قد تجسدت بآثارها ، وأصبحت واقعاً حياً ، وفعلاً اختيارياً يستحق الحمد والثناء . فالدليل على نزاهة الله من النقص هو هذا الكمال المتجسد، وهو الرازقية والخالقية، والشفاء والعطاء والرأفة الفعلية.

فلم يعد الكمال مجرد دعوى ، وإنشاء كلامي.

وقد تكرر التسبيح بالحمد في كثير من الآيات: مثل قوله تعالى: ﴿فسبح بحمد ربك ﴾ ٢٠، ﴿وإن من شيء إلا يسبح بحمده ﴾ ٢٠، وغير ذلك .

وذلك كله يفسر لنا سرّ ترديدنا في صلاتنا : ســـبحان ربي العظيم وبحمده .

### لماذا تسبيحة كبيرة:

أما لماذا كانت هذه تسبيحة كبيرة تعادلها ثلاث تسبيحات صغار هي : سبحان الله - ثلاثاً - فلعله لأجــــل : أن التســبيحة الكبيرة تضمنت ثلاثة تنــزيهات الله تعالى :

التنسزيه الأول : هو ما تضمنته كلمة "سبحان" من إنشاء للتنسزيه وتفوه به .

التنزية الثاني: ألها تسبت التهزيه لكلمة "رب" الستي تلمح إلى دليل ذلك التنزيه وهو التربية والرعاية الإلهية ، الستي تحتاج في تحققها إلى العديد من الفيوضات والعنايات المستندة إلى صفات إلهية جمالية وجلالية متنوعة وكثيرة ، كالعلم ، والحكمة ، والرحمة ، والقوة والعني ، والحياة ، والقيومية وغير ذلك . وهذا

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> سورة النصر ، الآية ٣ .

٦٦ سورة الإسراء، الآية ٤٤.

التنزيه أشد من التنزيه بمجرد نفي النقص ، لأن إثبات تلك الصفات معناه إثبات شيء زائد على الكمال أيضاً .

ثم نسبت هذه التربية إلى نفسك "ربي" لتؤكسد علمي أن شخصك هو المعني بهذا التنسزيه ، لأنه كان المعني مباشرة بالتربية.

ثم جاء وصف الله بالعظيم ليؤكد على ثبوت تلك الصفلت له تعالى بصورة أتم وأعلى ، أوجبت وصفه بالعظمة .

التنزيه الثالث: قوله: وبحمده. أي وأسبح بواسطة الحمد. حيث إلها تماماً مثل كلمة "رب" قد أظهرت: أنه تعالى قد فعل تجاهك باختياره ما هو جميل وحسن، صادر عن صفة جمال أو كمال ثابتة فيه تعالى. ثما دعاك إلى إنشاء هذا الحمد والثناء فإثبات صفة الكمال أيضاً بالحمد قد نزه الله عن النقص، وأثبت أمراً زائداً على الكمال وهو هما يوجب جمالاً أيضاً.

فهذه التنزيهات الثلاثة تصبح أقوى في الدلالـــة على التنزيه من كلمة سبحان الله ، مجردة ، فكانت تلــك تسبيحة كبيرة ، تعادل ثلاثة تسبيحات صغيرة ، بل وتزيد عليها . لأهــا دعوى للشيء مع دليله ، وتثبت ما هو فـــوق التنـــزيه عـن الشريك وعن النقص وغير ذلك ، ولا سيما بملاحظة ما توحي بــه كلمة "العظيم" .

### شمولية كلمة: رب

وأخيراً ، فإن "رب" : كلمة تستبطن جميع اسماء الفعل للذات الإلهية المقدسة ، لأن ربوبيته تعالى من موقع تدبيره . وهــو يقتضي أن يكون حكيماً ، عليماً ، قادراً ، خالقاً ، شافياً ، الخ ..

### العالمين:

العالمون: جمع لا واحد له من لفظه وليس جمع عالم، كما زعم بعضهم. بدليل: ألهم قالوا: إن جمع المذكر السالم هو ما كان جمعاً لمذكر عاقل. والعالم ليس مذكراً ولا عاقلاً، فليسس العالمون جمعاً له، وإن كان قد جاء على صورة الجمع فألحقوه به في الإعراب إلحاقاً. قال ابن مالك في ألفيته، عن جمسع المذكر السالم وإلحاق بعض الألفاظ به

وارفع بواو وبيا الجور وانصب سالم جمع عامر ومذنب وشبه ذين وبه عشر ونسيا وبابه الحق والأهلونسا أولوا وعالمون عليونسا وأرضون شذ والسنونا أضف إلى ما تقدم: أن كلمة "عالم" يراد بها كسل هذا الوجود بما فيه ، فإذا أردت أن تجمعها ، فلا بد من تقسيمها إلى أشياء صغيرة ، كعالم النبات وعالم الجماد ، وعالم الحيوانات وعالم... ثم تجمع هذه الأشياء ، ومع ذلك فإن الجمع لن يتجاوز مفرده في شموليته ، لأن المفرد يشمل كل شيء في الوجسود ، والجمسع \_

والحالة هذه ـ قد لا يشمل كل شيء . فيكون الجمع أخص مـــن المفرد أحياناً ، أو مساوياً له على أبعد تقدير ، وكلاهما لا يصح .

#### ما المقصود بالعالمين:

وهنا سؤال ؛ وهو :

هل المقصود بالعالمين هو كل الموجودات والمخلوقـــات؟ أم المقصود نوع خاص منها؟

وهل تشمل الجن والملائكة . بل وحتى سائر الموجـــودات الأخرى ، على فرض أن لها درجة من الشـــعور والإدراك ؟ أم لا تشمل شيئاً من ذلك ؟

### ونقول:

هنا جوابان ، الأول منهما يصلح مقدمة للجواب الشلني ،

و هما :

### أولاً: التربية للعالمين:

إن المقصود بالعالمين معنى يتناسب مسع أمسر التربية ، والانتقال من حالة النقص إلى حالة الكمال ، إذ لا يمكن توبية مسا يفقد القابلية للتحول والرقي والانتقال . وقد دلت الآيات علم أن الجمادات ، بل جميع الموجودات أيضاً ، لها درجة من الشعور ،

والإدراك ، بحيث تستطيع تسبيح الله ؛ قال، تعالى : ﴿وإن مــن شيء إلا يسبح بحمده ، ولكن لا تفقهون تسبيحهم ٢٠٠٠.

وقال : ﴿ يسبح لله ما في السلموات ، وملا فلي الأرض له الملك وله الحمد المداكم ...

ولم يقل : يسبح من . فإن "ما" تستعمل لغسير العاقل. وكلمة "من" للعاقل .

وقال تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةُ عَلَّى السَّمُواتُ والأرض والجبال فأبين أن يحملنسها وأشسفقن منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً ﴾ ٢٠.

وثمة آيات عن سجود الموجودات . وهي كثيرة ٣٠.

وثمة آيات تحدثت عن دور عاقل للنملة ، وللهدهد، وتجلي الله للجبل ، فجعله دكاً وخشوع الجبل وتصدعه من خشية الله وغير ذلك.

مرز تقية تكوية الرطوع إسسادى

٢٧ سورة الإسراء ، الآية ٤٤ .

١٨ سورة التغابن ، الآية ١ .

٢٦ سورة الأحزاب الآية٧٢.

<sup>•</sup> سورة النحل ، الآية ٤٩ . وسورة الرحمان ، الآية ٣ .

وقد نلمح في القرآن أن جميع الكائنـــات قابلـــة للتربيـــة وللتكامل ، حيث أشار القرآن الكريم في آيات كثيرة إلى ربوبيــــة ورعاية الله تعالى للجمادات أيضاً .

قال تعالى : ﴿ رَبِ السماوات والأرض وما بينهما ﴾ `` ﴿ رب المشرق والمغرب ﴾ `` ﴿ ورب العرش العظيم ﴾ `` وغير ذلك من آيات كثيرة قررت هذه الربوبية .

إلا أن يقال : إن ربوبية كل شيء وتكامله إنما هو بحسبه ، ومن خلال ما يملك من معطيات .

أو يقال : المراد بالرب هنا الإله .

ونقول : إن هذا الاحتمال الأخير يحتاج إلى ما يثبته.

ونشير هنا إلى أمرين :

الأول: سجود المخلوقات وتسبيحها ليس تكوينياً.

وقد حاول البعض أن يقول: إن هذا التسبيح إنما هو مسن حيث أن وجودها وعجيب خلفتها فيه تنسزيه لله سبحانه عن كل نقص ، وعن الشريك وغير ذلك ، فهي تسبحه تعسالي بلسسان التكوين . وتسجد له بمعنى تخضع له تكويناً أيضساً .. وعسرض

٧١ سورة ص الآية ٦٦ . وسورة الصافات الآية ٥ .

٧٢ سورة المزمل ، الآية ٩ .

٧٣ سورة المؤمنون ، الآية ٨٦ .

### ونقول:

إن هذا التوجيه غير صحيح ، فإن قوله تعالى : ﴿ولكن لا تَفْقهون تَسْبِيحِهم﴾، يدفعه وينافيه ، إذ أن هذا التفسير معنسه : أننا نفقه تسبيحهم ؟!

وكون السجود بمعنى الخضوع التكويني فقط ، ينافيه قول تعالى : ﴿ أَلَم تَرَ أَن الله يسجد له من في السموات ومن في الأرض ، والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثير من الناس وكثير حق عليه العذاب ومن يهن الله فما له من مكرم ، إن الله يفعل ما يشاء ﴾ ''

فقوله: "وكثير مل التأس" دليل على أن المراد بالســـجود ليس هو الخضوع والانقياد التكويني فإن الناس جميعهم يخضعون تكويناً له تعالى .

وآية الأمانة أيضاً لا يصح تفسيرها بما ذكر ، لأنه تعـــــــــــــــــالى يقول : "وأشفقن منها" والإشفاق ، إنما هو انفعال نفساني خاص ، وليس خضوعاً تكوينياً.

٧٤ سورة الحج ، الآية ١٨ .

إذن فنحن أمام حقيقة قرآنية هي : أن جميع المخلوقات لهله درجة من الشعور والإدراك ، بحيث تسبح الله، وتسسجد لسه ، وتشفق من بعض الأمور ، وتقبل وترد بالاختيار والإرادة . ولكسن كيف يتم ذلك !! هذا ما لا نعلمه ، وقد لا يتسنى لنا العلسم بسه وبحقيقته وكنهه ، ومستوياته .

الثانى: تكامل الإدراك والشعور ومستواه:

ويبقى أمامنا سؤالان : الأول : عن مستوى ودرجة شعور وإدراك الموجودات ، من الجماد والنبات ، وغيرهما .

الثاني : هل هذا الإدراك والشـــعور فيـــه قابليـــة النمـــو والتحول. أم أنه مقفل ومحدود في هذه الناحية ؟

والجواب على كلا السؤالين هو: أننا لا نملك الكثير مسن المعطيات التي تجعلنا قادرين على إعطاء إجابة قاطعة في هذا المجال . بل إن أكثر ما نعرفه في هذا المجال ، هو نفس ما حدثنا عنه القرآن الكريم ، ونبي الإسلام العظيم ولأجل ذلك فنحسس لا نتشجع كثيراً للبحث في هذا الأمراء لأننا غسير قسادرين على إغنائه بالشواهد والدلائل التي نتجاوز من خلالها حدود المعارف التي رآنا الله أهلاً لأن يخاطبنا بما في آياته الكريمة ، وعلى لسان نبيه العظيم . ولم يذكر لنا أكثر من كولها لها درجة من الشعور ، وأنه تعملل رب لكل شيء . أما كيف ؟ وإلى أي مستوى ؟ وأي حد ؟ فذلك ما لم يفصح لنا عنه القرآن الكريم .

ثانياً: العالمون خاص بالبشر:

إننا إذا تتبعنا الآيات القرآنية نجـــد : أن كلمـــة العـــالمين تستعمل غالباً في خصوص البشر العقلاء ، كقوله تعالى :

﴿واصطفاك على نساء العالمين﴾°٠.

﴿وأنى فضلتكم على العالمين﴾٧٠.

﴿صدور العالمين﴾<sup>٧٧</sup>.

﴿إِن الله اصطفى آدم ونوحاً ، وآل إبراهيم ،وآل عمران على العالمين المحالمين من العالمين العال

﴿وما الله يريد ظلماً للعالمين﴾ ٢٩.

﴿ذكرى للعالمين﴾ ^٠.

﴿ أُولِم ننهك عن العالمين ﴿ ^^.

٧٠ سورة آل عمران و الآية ١٤٠٠ وال

٧٦ سورة البقرة ، الآية ٤٧ .

٧٧ سورة العنكبوت ، الآية ١٠ .

۸۸ سورة آل عمران ، الآية ۳۳ .

٧٩ سورة آل عمران ، الآية ١٠٨ .

<sup>^^</sup> سورة الأنعام ، الآية ٩٠ .

<sup>^1</sup> سورة الحجر ، الآية ٧٠ .

﴿آيِة للعالمين﴾^^

﴿ما لم يؤت أحداً من العالمين﴾ ٢٩.

﴿لا أعذبه أحداً من العالمين﴾ ^٠.

وموارد كثيرة أخرى ظاهرة في ان المقصود بالعالمين همم البشر ، لقرائن فيها ، مثل كونها مجتمعات فيها نساء ، أو ظلم ، أو تعذيب ، أو ذكر ، أو نحو ذلك .

### استدلال لا يصح:

أما قوله تعالى ؛ حكاية لقول فرعون وموسى عليه السلام وقال فرعون : وما رب العالمين قلال رب السموات والأرض ،وما بينهما هم . وكذا قوله تعالى : وفاله الحمد رب السموات ورب الأرض رب العالمين أله . فقد تخيل بعضهم : أن المقصود بالعالمين في هذه الآية هو ما يشمل السماء والأرض ، فتكون لغير العاقل ولعله لأنه رأى أها بدل مما قبلها .



<sup>&</sup>lt;sup>٨٢</sup> سورة الأنبياء ، الآية ٩١ .

<sup>&</sup>lt;sup>٨٣</sup> سورة المائدة ، الآية ٢٠ .

<sup>^4</sup> سورة المائدة ، الآية ١١٥ .

<sup>^^</sup> سورة الشعراء ، الآية ٣٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>٨٦</sup> سورة الجاثية ، الآية ٣٦ .

ونقول: إنه تخيّل باطل، فأما بالنسبة لكلام فرعون، فــهو يريد أن يوهن ويحقّر مقام الربوبية الذي يتحدّث عنـــه موســـى، ويُظهر للناس أنه رب غير عاقل، ولا يصلح لأجل ذلك للربوبية، ليثبت للناس: أنه هو رهم الأعلى.

وأما كون كلمة: "رب العالمين" بدلاً مما قبلها ، فذلك لا يضر ، ما دام انه يمكن أن يكون موسى عليه السلام قد أراد التعبير عن هذا الرب بذكر ميزات عديدة له ليدفع أي لبسس أو اشتباه ، فذكر ربوبيته للسماء والأرض ، وللعقلاء أيضاً \_ وهسم العالمون \_ فليست الآية بصدد إجمال ما تقدم بجميع خصوصياته .

# ربي أم رب العالمين :

وأما لماذا لم يقل زالجمد الله ربي ، أو ربنا . بل قـــال: رب العالمين ، فلأنه تعالى يريد منا : أن نحيا حياة اجتماعية ويعين بعضنا في مسيرتنا نحو الكمال ، إذ لا يكفي التكامل الفردي والشخصي، فيكون الناس أفراداً ، يحيون حياقم الخاصة منفصلين تمام الانفصال بعضهم عن بعض .

فالله يتعامل معنا من موقع المربي للعالمين جميعاً ، وعلينـــــا أن نتعامل معه من موقع الاستجابة لهذه التربية وبمرونة اجتماعية عامة وإن كانت محدودة وفق ما يتوافر من إمكانات وطاقات ، لا مسن موقع فرديتنا ، ولأجل ذلك نجده تعالى يركز على هذه الناحية ، فهو الربكم ورب آبائكم الأولمين \^^ وهو ارب العالمين \^^ وهو رب كل شيء \^^.

### الكون المتوازن :

ونحن إذا دققنا النظر في هذا الكون الفسيح ، فإننا لا نجسد سوى التوازن الدقيق والانسجام والتناسق الظاهر في كل مزايساه وزواياه ، والكل يسير باتجاه الهدف المحدد \_ كل ميسر لما خلق لــه \_ ولا يتخلف عن هذا الأمر إلا هذا الإنسان الــذي يتعامل الكثيرون من أفراده بخصوصيتهم الفردية والشخصية، ومن منطلق الأنا .

ولنضرب مثالاً توضيحياً لما نريد تقريره هنا :

لنفترض شجرة تنهو وسط مجموعة من مثيلاتما في حديقة أو بستان .

<sup>^</sup>٧ سورة الشعراء ، الآية ٢٦. والصافات ١٢٢ .

<sup>^^</sup> الآيات القرآنية المتضمنة لهذه العبارة كثيرة جداً .

<sup>^^</sup> سورة الأنعام ، الآية ١٦٤ .

فلهذه الشجرة – من جهة – خصوصيتها الفردية ، وإيحاؤها الشخصي كشجرة . فيمكن أن نفترضها والحالة هذه تنمو بصورة عشوائية تضرب بجذورها وفروعها في كل اتجاه باحثة عن كمالاتما الفردية هنا وهناك . بحيث قد تصل في امتداداقما وتشعباتما إلى حدود ومستويات تحجب معها عن مثيلاتما التي بالقرب منها نسور الشمس ، والغذاء والماء ، وتنشر الضعف والشلل في ما يحيط بها ، وتزرع وتثير الفوضى ، والتشويه الجمالي، والعشوائية في الإيحساء العام للبستان كله .

ولها خصوصية من حيث كوفها جزءاً من التركيبة الجمالية، والإيحاء العام للحديقة أو البستان. وهذه الناحية تفوض درجة من التهذيب والتشذيب، وصياغة غصولها وسائر عناصر شخصيتها بطريقة لها إيحاءاتها الجمالية التي تتناغم مع إيحاءات مثيلاتها، السي تشاركها في صياغة حالة جمالية جديدة وعامة. وحينئذ لا بدأ نظلب من البستاني أن يتدخل ليتدارك أي خلل قد يطرا على الناحية الجمالية العامة، قيبداً عملية التشذيب بل والاستئصال أحياناً لشجرة تمثل حالة فردية شاذة لا تنسجم مع المحيط العسام. وتؤدي إلى اختلال التوازن، والفوضى، والتشويش في ملامسح الصورة البستانية، وأهدافها ومعطياتها.

ونتيجة لذلك التشذيب والتهذيب ، تعود للحديقة جماليتها ، وللبستان رونقه ، وتسهم تلـــك الشــجرة ــ إذا اســتطاعت

المشاركة \_ في صنع ملامح تلك الصورة . وتسهم في الإيحاء المطلوب في مسيرة تكاملية ، ومشاركة جماعية في صنع وضع جماعي سليم ، وطبيعي وقويم.

وكذلك الحال بالنسبة للحياة الإنسانية أيضاً. وقد جاءت هذه الآية الشريفة: "رب العالمين" لتوحي بذلك كله في عملية توجيه عفوي هذا الإنسان نحو المشاركة في صنع هذا الواقع الاجتماعي للإنسان في حياته العامة. وهي بمثابة دعوة له لصنالتوازن والانسجام في محيطه العام خللال مسيرته الإنسانية التكاملية ؛ فيصوغ حياته وإنسانيته وخصائصه بطريقة تحتفظ معها بفرديتها ، ولكنها تنسجم وتتوازن وتتكامل مع كل ما يحيط هد، ولا تصطدم معه ، بل تشكل هي وإياه رافداً للخير والعطاء ، والسمو والتكامل والنمو .

وقد تفرض هذه المشاركة الإيجابية الواعية والمسؤولة قدراً من التضحية من بعض الناس ، فيتخلون عن خصائص وامتيازات شخصية وفردية لهم غالية وحبيبة ، تكون هي الثمن لما تنعم بـــه المجتمعات من سعادة ورخاء ، ووئام وصفاء .

# الألوهية والربوبية معا :

 إلى ذلك من صفات ألوهية، تعني مزيداً من الإحسساس بالبون الشاسع ، فيما بين هذا الإنسان الضعيف ، العساجز ، المحتساج ، الخد. وبين ذلك الإله الخالق العظيم ، وقد يتحول هذا الإحساس بالبون – بصورة لا شعورية – إلى إحساس بالبعد عنه ، وبانقطاع العلاقات والروابط معه أياً كانت "

ولأجل ذلك نلمح مزيداً من الإصرار في الآيات القرآنيـــة على تجسيد العلاقة بين الله وبين العباد ، كواقع حي، يتلمسه هـــذا الإنسان بأحاسيسه الظاهرة قبل الباطنة . في كل حين ، وفي كــــل مجال .

كما أن ثمة تركيزاً واضحاً على تكوين شعور قوي وعميــق بربوبيته سبحانه لهذا الإنسان ، ورفقه به ، ورعايته له من موقــــع

وقد تجلت سلبيات هذا النعور حين تحول إلى انحسراف فكري خطير جداً حين قالت بعض الفرق: إن الله قد كتب ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، ولم يعد قادراً على أي عمل ، ولا يستطيع التدخل لتغيير أي شيء بل هو محكوم بقدره مغلول اليد، كما قالت اليهود: (يد الله مغلولة ، غلت أيديهم ولعنوا بما قسالوا) . فهو تعالى قد أوجد الخلق وانتهى دوره ، وبطل تأثيره . فلم تعسد النظرة إليه من المخلوقين – على أساس هذه النظرة المنحرفة – من موقع الحاجة . ولم يعد لصفاته تأثير . فتعطلت وانتسبهت وبطل مفعولها . ولم يعد الكريم ، والرحيم ، والعطوف ، ووالخ ..

المحبة ، والرعاية والتدبير لكل شسوونه علم أسساس الحكمة والإشراف والهيمنة .

فالله أوجدك ، ولا يزال يرعاك ، ويسهتم بسك ، ويدبسر شؤونك ، وأنت لا تزال بحاجة إليه ، وتتعامل معسه مسن موقسع حاجتك وغناه ، وضعفك وقوته ، فهو يعينك شخصياً في كل آن، وفي كل مكان . إنه هو الذي يحميك، وهسو السذي يحضنك ، ويرشدك ، ويهديك ، وهو الذي يرزقك ، ويشفيك وهو السذي يرعاك ويربيك .

ومن باب ربوبيته لك تنفتح على كثير من صفات الجمال فيه، فهو الراحم والعطوف ، والحكيم ، والحنان ، والمنان .

وهذا كله سيجعلك تتعامل معه بـــروح الــود والحبــة ، والامتناق والوفاء .

نتائج ثلاثة : ونستنتج من ذلك الأمور التالية :

إن التعامل الصحيح مع الله ليس على أنه موجد وحسب، بل على أساس أنه موجد ، ومرب ، لا يزال يرعسى ، ويحفسظ ، ولسوف نبقى بحاجة إلي ذلك .

 نشعر بالامتلاء والشبع ، وعدم الحاجة إلى المزيد مـــن الكمــال والسمو . لأن شعوراً كهذا معناه منع تلك الرعايـــة ، والهدايــة الإلهية من التأثير ، وبالتالي الإحتجاب عــن الفيوضــات الإلهيــة الضرورية لذلك .

بما إن الإنسان يحب نفسه ، ويحب الكمال لها ، فهو يحسب الجهة التي تساعدها وترعاها ، وتسعى لرفع نقائصها لتنال ذلك الكمال المنشود . فإذا عرف وشعر – عملياً – أن الله سبحانه هو الذي يتولى ذلك من موقع المعرفة ، والحكمسة ، والرحيمية ، والقدرة ، فلسوف يتجه إليه سبحانه ، ويرتبط به ، على أسساس الاعتراف بالنقص ، وبالحاجة ، والعرفان بالفضل ، ثم هو يتعامل معه من خلال صفات الألوهية والربوبية التي يجد فيها ما يغنيه .









# الرحمن الرحيم: مرة اخرى:

وقد اتضح مما تقدم: أن قوله: "الرحمان الرحيه" بعدد قوله: الحمد لله رب العالمين. قد جاء في موقعه الطبيعي. فإنه تعالى إنما يرعى الإنسان ويربيه بصورة متوازنة ، لا يهمل جهة فيه على حساب أخرى. فيرزقه حيث يحتاج إلى الرزق ، ويشفيه حييت يحتاج إلى الرزق ، ويشفيه حييت الحتاج إلى الشفاء، ويعمل قدرته في موضع القدرة ورحمته في موضع الرحمة والعلم والحكمة ، ووالح. كل في موقعه .

وهذه هي أفضل رعاية ، وأمثل تربية . يصل الإنسان مـــن باب الرحمة إلى الربوبية ، ومن الربوبية إلى صفات الألوهية .

 أعلى منها وأتم. ويكون ذلك بدافع من رحمة وعطف نشـــــاً عــــن مشاهدة ذلك الضعف والعجز.

فيصبح قوله تعالى : الرحمان الرحيم ، نتيجة طبيعية لقولـــه: رب العالمين .

أليست المرأة تمتم - عادة - بتربية طفلها ، وتلبية حاجاته، والحفاظ عليه ، وتتحمل الأذى الكثير والكبير في سبيل ذلك ؟!

إن ذلك ليس نتيجة شعورها بالواجب الشرعي أو القلنوين الملح . بل لأنها تلاحظ عجزه عن الأكل والشرب، وعن الحركة ، وعن دفع الحر والبرد وسائر الأخطار عن نفسه ، فتندفع بدافع من الشعور بالرحمة والعطف لرفع هذا النقص فتحميه وترعاه وتسهر عليه .

إذن ، فمجرد الشعور بالنقص لدى الآخريـــــن لا يكفـــي للتحريك باتجاه رفعه ، إذ قد يلتذ البعض برؤية آلام الآخرين . بل لا بد من الانفعال الإيجابي تجاهه ، وهو ما نسميه بالرحمة .

# النقص حقيقى وأساسى:

فتشير كلمة "الرحمان الرحيم" إلى أن هذا النقص ليس بعد تحقق أصل الكمال ، ليكون نقصاً لما هو زائد عن حد الكمال، كان ينبغي أن يضاف إليه . وإنما هو حاجة وضعف ونقص عن حد الكمال نفسه . وإلا ، فلو كان الكمال حاصلاً ، والنقص

والضعف إنما هو في عدم نيل الزائد عنه فلا يبقى هـــذا المــورد مصداقاً ومحلاً للرحمانية الشاملة ، ولا للرحيمية الثابتة والراســـخة والدائمة .

### ثبات واستمرار الرحمة:

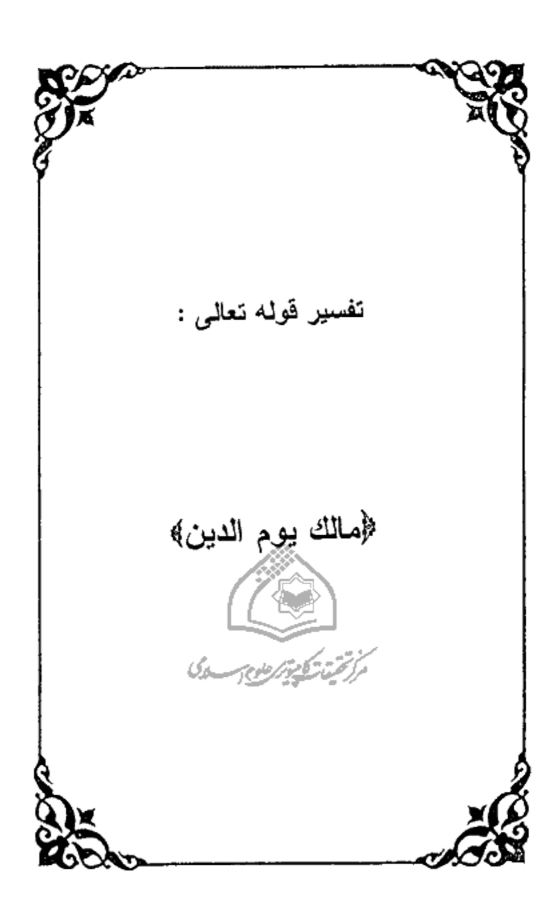
ولا بد من هذا الدوام والاستمرار للرحيمية بالنسبة فسنا الإنسان ، لأن كل شيء إذا وصل إلى درجة كماله ؛ فإنه قد يبقى ثابتاً عليها ، إلا الإنسان ، فإنه دائماً في معرض النقص بسبب أن يملك غرائز وشهوات وطموحات قد تُسزل قدمه ، وتجره إلى المخاطر بل المهالك . فهو بحاجة إلى استمرار هذه الرعاية ، ودوام إفاضة الألطاف عليه ، حتى وهوفي أقصى حالات كماله .

# دوافع التربية والريخايات:

ثم إن هناك رعاية وتربية من موقع الأنانية الشخصية للمربي، حيث يرى أن ثمة نقصاً يعود إليه . وذلك مشلل تربية الأولاد ، فإلها قد تكون أحياناً بسبب أنانيتنسسا المهيمنة على مشاعرنا. ولكن رعاية الله سبحانه لنا ، هي محض التفضل ، ومحض الرحمة ، ومحض الخير .

فاتضح من جميع ما تقدم أن "الرحمان الرحيم" كانت هنــــا هي النهاية ، كما كانت "الرحمان الرحيم" هي البداية في آية "بسم الله الرحمان الرحيم" وما أحوجنا لهذا الأمر ، وما أشد غفلتنا عنه .







# المعاد مشكلة حقيقية للمشركين:

وقوله تعالى : ﴿مالك يوم الدين﴾ قد أشار إلى أصل مهم جداً من أصول الدين . وهو المعاد ، والقيامة ، حيث الحسباب والجزاء ، والثواب والعقاب .

وهذا هو الأصل الأكثر حساسية ، والذي كان يثير حفيظة المشركين ، ويحرجهم ، ويخرجهم عن أدبى حالات التوازن.

فلماذا هذه الحسالمية المتناهية عنهم تجاه هذا الأحسل يسا ترى؟!

للإجابة على هذا السؤال نقول:

إن المشركين وإن كانوا يتمسكون بعبادة الأصنام ، إلا ألهم ما كانوا حريصين على عبادتها وعلى رفض التوحيد إلى درجـــة أن يضحوا في سبيلها بالمال والرجال ، والأهل والولد ، وبكل شيء . ولم يكن الاعتقاد بالله عز وجل وبأنه خالق رازق ، رحيم ، عزيـــز الخ . . بالأمر البعيد عن أذهاتهم، وقد أشار تعالى إلى ذلك ، فقال :

﴿ ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله.. ﴾ " .

﴿ولئن سالتهم من نزل من السماء ماء فأحيا به الأرض من بعد موتها ليقولن الله .. ﴾ ٢٠.

بل إن عبادهم الأصنام لم تكن تعني لديهم رفض عبادة الله، بل كانوا يرون أن عبادها توصل إليه تعسالى ، قسال سسبحانه : الأوالذين اتخذوا من دونسه أوليساء ، مسا تعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي الله .

نعم ، هم كانوا يرون أن للأصنام نوعـــاً مـــن التأثـــير في أوضاعهم ، فهي تؤثر في سعة رزقهم ، وشفاء مرضاهم ، وفي دفع أعدائهم ، وفي حل مشاكلهم .

فلو ألهم عدلوا عنها إلى الاعتقاد بأن الله سبحانه هو السذي يتولى هذه الأمور وغيرها لهم ، فهو الذي يرزقـــهم ويشــفيهم ، ويدفع أعداءهم ويجل مشاكلهم . فإلهم سوف لن يرفضوا ذلــك ولن يقاوموه بهذه الشراسة .

١٠ سورة العنكبوت ، الآية ٦١ . وراجع: سورة لقمان ، الآيـــة ٢٥ . وسورة الزهر ، الآيات ٩ و٨٧.

٩٢ سورة العنكبوت ، الآية ٦٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>٩٣</sup> سورة الزمر ، الآية ٣ .

كما أن اعتقادهم بنبوة النبي لم يكن يمثل لهم مشكلة كبيرة أيضاً . وما اسهل عليهم أن يعتقدوا أن محمداً يُكلِّم من السماء لو كان الأمر يقتصر على ذلك . بل لقد عرضوا على النبي (ص) أن يملكوه عليهم ، ويعطوه الأموال، ويزوجوه من شاء . فالقضية إذن بالنسبة إليهم ليست قضية الجاه والمقام النبوي للنبي (ص)، وحسب .

ولكن المشكلة كل المشكلة ، والكارثة الحقيقية بالنسبة اليهم ، وعلة العلل في رفضهم الانقياد للنبي (ص) هي الاعتقاد بالمعاد ، وبيوم الدين ، والجزاء والحساب ، والثواب والعقاب ، وهي المشكلة الني تحدث عنها الله هنا بقوله "مالك يوم الدين" .

ولا يقتصر ذلك على المشركين بل يشاركهم اليهود في هذا الأمر أيضاً. فإن حاكمية الله ليوم الدين هو الموضوع الأكسر حساسية ، والأكثر إثارة لهذين القريقين من الناس ، لأنسمه همو الموضوع الأكثر حيوية ، وملامسة فياة الإنسان ، بكل تفاصيلها حتى أخص الخاص منها أراد المرابعة المرابعة المرابعة الخاص منها أرابعة المرابعة ا

لأن الاعتقاد بالحساب وبالدينونة يقتضي منهم أن يوتبوا حياقهم من جديد ، بطريقة تؤدي إلى السلامة الحقيقية في يوم الدين. ويخرج القرار من يدهم في كبير الأمور وصغيرها ، ويجعلهم ملزمين بامتثال أوامر الله ، الذي عرفوا بعضاً من صفات ألوهيته وربوبيته ، ككونه حياً قيوماً ، عالماً ، قادراً ، رازقاً الخ . .

إن هذا الاعتقاد يخلق لدى الإنسان شعوراً مختلفاً (لا يخلقه الاعتقاد بالتوحيد ، أو بالنبوة ، أو بغير ذلك) وهو اعتقاد له آثـلر عملية ، لأنه يجعل الإنسان يشعر بأنه مطالب ومحاسب ومســـؤول عن كل ما يصدر منه ، وليس حراً في أن يفعل كل ما يحلو له ، بل عليه أن يعيد النظر في كل كبيرة وصغيرة في حياته ، حتى في أموره الاعتقادية في أدق تفاصيلها ، وفي سلوكياته ، في صغيرها وكبيرها على حد سواء ، وفي مشاعره ، وعلاقاته ، وارتباطاته العاطفيـــة ، وفي كل شيء يمكن أن يطالب به في يوم الحساب.

ومن خلال الاعتقاد بيوم الدين ينفتح هذا الإنسان على الله، وعلى صفاته . خصوصاً : عليم ، جبار ، منتقم ، عزيز . . لمن يكون طاغياً مستكبراً، متمرداً وقاسياً . فيتراجع : ليدخل مسن باب الرحمان الرحيم إلى : التواب الغفور ، السودود وينتهي إلى الحمد على تربيته ورعايته له ، ويهال الشعور بالأمن مع الله ، ومع صفة المؤمن ، والبر ، والسلام .

وإن لم يتراجع هذا الإنسكان. فلسوف يعيش حالسة الإحباط، واليأس، والحسوان أمام صفات المنتقسم، الجبار، العزيز الح...

فالاعتقاد بيوم الدين هو الأساس ، في شــــعور الإنســـان بالمسؤولية عن التغيير في كل حياته ، وليدخل في دائــــرة التعبـــد والانقياد الحقيقي لله ، والانصياع لكل أمر ونهي ونفي أي عبوديــــة لغيره تعالى : من شخص أو مقام ، أو مال ، أو هوى ، أو صنم ، أو أي شيء له تأثير بدرجة ما على سلوك ومواقف الإنسان، حيث لا بد أن يكون التأثير لله وحده ، والعبودية الخالصة له تعلل دون غيره . ثم يطلب الاستعانة المطلقة به ، والهداية منه كما سنوضحه.

ولهذا تجد ألهم حينما ظهر الإسلام في مكة ، كانت ثورقهم الحقيقية والعارمة ضد الإيمان بالمعاد والجسزاء والقيامة. لألها تستهدف التغيير الكامل والشامل في كل شيء في حياقهم . وممسازاد في حنقهم ألهم رأوها تجد آذاناً صاغية لدى الكثيرين ، فسزاد خوفهم ورعبهم . ولذلك نجد أن القرآن الكريم لم يزل يؤكد على البحث والجزاء والقيامة. ويضرب لهم الأمثال الإقناعية لذلك ولا يزيدهم ذلك إلا إصراراً وجحوداً وعناداً .

قال تعالى: ﴿إِن هِي إِلاّ حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما نحن بمبعوثين﴾ ١٠

٩٤ سورة المؤمنون ، الآية ٣٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> سورة يس ، الآية ٧٩و ٧٨.

وقال عز وجل: ﴿أولم يروا: أن الله السذي خلسق السموات والأرض ولم يَعْيَ بخلقهن بقسادر علسى أن يحيي الموتى ال

وقال عز شأنه: ﴿إِنَّا نَحَنَ نَحِييِ الْمُوتَى ، وَنَكْتُبُ مَا قَدْمُوا وَآثَارُهُم﴾ ٩٠.

ثم بين سبحانه سبب إنكارهم ليوم القيامة ، فقسسال : ﴿ لا أقسم بيوم القيامة . ولا أقسم بالنفس اللوامة . أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه؟ بلى قادرين على أن نسوي بنانه. بل يريد الإنسان ليفجر أمامه . يسأل أيان يسسوم القيامة. فإذا برق البصر .. ﴾ ^٩.

إذن ، فهم ينكرون يوم القيامة ؛ لألهم يريدون أن يــــبرروا فجورهم وانحرافهم ، وكل تصرفاهم . وأن يبرروا إصرارهم علـــى مواصلة هذا الفجور في المستقبل .

وبعد كل ما يَقَايَم قَانِيَا تَعَوَّف سَبُّ شَدة اليهود والمشركين في عداوهم الأهل الإيمان. قال تعالى: (لتجدن أشسد النساس

١٦ سورة الأحقاف ، الآية ٣٣ .

۹۲ سورة يس ، الآية ۱۲ .

۱۸ سورة القيامة ، الآيات ۱\_۷ .

عداوة للذين آمنوا اليهود، والذيب أشسركوا ". فيان توراهم تلك المحرّفة لم تتعرض ليوم القيامة أبداً. نعم قد تحدثت في مورد عن وادي الهلاك. ولذلك نجد أن اليهود عموماً لا يعتقدون بيوم القيامة ، والذين يعتقدون به منهم فإنم ليس لديهم بسسالأمر الواضح في مغزاه ومرماه وفي تفاصيله. ولذا فإن اليهود يسون أن خسارهم للدنيا لا يعوضها شيء ، فكانت الدنيا كسسل همهم ، وكانوا : فأحرص الناس على حياة " مهما كانت تافهة وحقيرة .

ثم جاءت تعاليمهم لتزيد من غرورهم ، ومن إحساسهم بفرديتهم التي عبر عنها القرآن بقوله : ﴿ بِالسهم بينهم شسديد تحسيبهم جميعاً وقلوبهم شتى ﴿ '' . فزاد ذلك من حسهم للدنيا ، وزاد من كرههم لأهل الإيمان ؛ لأهم هم الذين تخلوا عن خصوصياهم الفردية ليذربوا في المجتمع ، وليكونوا قوة حقيقية خصوصياهم الفردية ليذربوا في المجتمع ، وليكونوا قوة حقيقية يخشاها اليهود أشد الخشية ، ولذلك عادوها أشد العداء حتى أكثر من عداء المشركين . ولذلك ذكرهم الله قبل أن يذكر المشركين : اليهود والذين أشركوا.

٩٩ سورة المائدة ، الآية ٨٢ .

١٠٠ سورة البقرة ، الآية ٩٦ .

١٠١ سورة الحشر ، الآية ١٤ .

ويلاحظ أنه لم يقل : اليهود ، والمشركون . وذلك ليشـــير إلى أن الشرك قد جاء على خلاف الفطرة ، وقد خرجوا بشركهم عن فطرة الله باختيارهم .

أي أنواع المالكيات لله تعالى؟

وأما لماذا قال تعالى : ﴿مالك يوم الديـــن﴾. ولم يقـــل : المحاسب أو المجازي يوم الدين .

فالجواب هو : أننا نجد أن المالكية على أنواع :

المالكية الاعتبارية: وهي التي تنشأ من تصميم العقلاء الذي لهم صلاحية إنشاء اعتبار كهذا ، فوجود هذا النوع من المالكية قائم بوجود الاعتبار والقرار. وينشأ عنه إطلاق التصوف للمالك في مورد اعتبار الملكية ، وهذه التصرفات يمكن تحديدها بحدود وتقييدها بقيود ، كمناع الإسراف ، أو الإتلاف ، أو التعذيب لذي الروح من دابة أو عبد مملوك .

ويمكن سلب الاعتبار عن أنواع بخصوصـــها ، كالميتــة ، والخمر وغير ذلك .

أما بالنسبة لمورد الاعتبار فهو من حيث القيمة :

قد يكون غير ذي قيمة بنظر العرف . وليس ملكاً، كحبة تراب في صحراء ، حيث لا يملكها أحد ، أو كقطرة مــــن مـــاء البحر. قد يكون ملكاً ومالاً ، ولكنه لا قيمة له ، كحبة تــواب أو حبة قمح في أرض زيد من الناس ، فإنها ملك له ، ولكنها لا قيمــة لها بنظر الناس .

> قد یکون له قیمة ، وهو ملك ، ومال .. ومن جهة أخرى ، فإن منشأ القیمة يختلف أيضاً :

حيث إن قيمته قد تكون ناشئة من محض اعتبار العقسلاء ، لأغراض خارجة عن حقيقته وذاته . كغرض التسهيل في المعاملات أو لغير ذلك . فيعطونه القيمة أو ينزعونها لأجل ذلك . وذلك مثل الأوراق النقدية ، فإن ماليتها وملكيتها متقومان باعتبار مسن لهم صلاحية إنشاء اعتبار كهذا . وهم الذين يتحكمون في مستوى هذه القيمة ، التي قد تعلو في يوم ، وقد تنخفض في يوم بصورة كبيرة وخطيرة . وقد تزول بالكلية في يوم آخر ، مع أن الورقة النقدية لا تزال هي ذاتما لم تتبدل ، ولم تتغير .

قد تكون قيمة المورد كامنة في داخل ذاته وحقيقته، بسبب ما له بنفسه من دور حقيقي في حياة الإنسان ، وبسبب الحاجـــة الواقعية إلى الاستفادة من الخصوصية القائمة في ذاته . فليســــت قيمته إذن ناشئة من مجرد الاعتبار والجعل. وذلك مثـــل البيــت للإنسان ، ومثل الغذاء والدواء، واللباس له . فالحاجة الواقعية إليه وخصوصيته الكامنة فيه ، والتي يتطلبها الإنسان هي التي أعطتـــه القيمة ، ثم اعتبر من له حق الاعتبار والجعل هذا الشيء ذا القيمــة

ملكاً لهذا الإنسان . وأطلق له التصرف فيه في الحدود والقيـــود المعقولة، والمقبولة . التي لا توجب حيفًا على الآخرين . ولا توجب إحداث أي خلل في مسار الحياة ، في مختلـــف جوانبــها وحالاتها .

وهذا القسم هو الأهم من الأقسام التي سبقته .

المالكية الطبيعية: هذا النوع من الملكيه أعمسة ، وأقوى من سابقه ، بجميع أقسامه . وذلك لما فيه من شدة الاختصاص ، وقوة العلاقة ، وعمق الحاجة . مع التذكير بأن هذه العلاقة والاختصاص، لا تنشأ من الاعتبار ، ولا من الحاجة أيضا . بل هي حالة واقعية ذاتية يبررها الحاجة إلى الكمال ، وإلى فيسض الوجود وتطلّب الكمال فيه . وذلك مشلل ملكيتك ليدك ، ولرجلك ، ولعينك ، ولغير ذلك من جوارحك . وهذه الملكية قد تخضع لبعض الحدود والقيود ، وقد تتوقف وتلغيى من الجهة الأقوى ، كما سنشير إليه إن شاء الله تعالى .

المالكية الحقيقية : التي تحدثت عنها الآية الشـــريفة : "مالك يوم الدين" وهي المالكية الثابتة والراسخة ، التي لا ينالهــــا ضعف ، ولا وهن ، ولا تقبل الانتزاع ، ولا الاعتبار ولا التصرف أو التحديد ، والتقييد فيها .

وهي المالكية المنبثقة عن ألوهيته تعالى ، وربوبيته وخالقيتــه لكل ما في هذا الوجود ، وإحاطته به وهيمنته الحقيقية وســـــلطته عليه الدائمة والثابتة ، وهي ألوهية وربوبية ثابتة ، ورعاية دائمة ، وفيض مستمر ، يكون به قوام الوجود واستمراره . وهذا ما يفسر عمق هذا المالكية وثباتها ودوامها ورسوخها ، ويشير إلى حقيقتها وكنهها .

وهو أيضاً يجعلنا نفهم بعمق حقيقة : أنه تعالى مصدر كــل المالكيات الأخرى . فهو يعطيها ، وهو يلغيها ، متى شاء وكيــف شاء . قال تعــالى : اللهمــن الملــك اليــوم ، لله الواحــد القهار ١٠٢٤.

وقال سبحانه: ﴿مالك الملك ، تؤتسي الملك مسن تشاء، وتنسزع الملك ممن تشاء ﴾ ١٠٣.

وقال جل شأنه: ﴿يوم لا تملك نفس لنفسِ شـــيئاً ، والأمر يومئذ لله ﴾ ١٠٠٠.

وقال تعالى : ﴿ أَمِّلْ يُمَلُّكُ السَّمْعِ وَالْأَبْصَارِ ﴾ ``

نعم ، إن كل المالكيات الأخرى تؤول وتتلاشم ، حملة ملكيتنا ليدنا ولسائر جوارحنا . فلا يملك أحد لأحمد ضمراً ولا

١٠٢ سورة غافر ، الآية ١٦ .

<sup>·</sup> ٢٦ سورة آل عمران ، الآية ٢٦ .

<sup>104</sup> سورة الانفطار ، الآية 19 .

۱۰۰ سورة يونس ، الآية ٣١ .

نفعاً، ولا يملك أن يدفع عن نفسه ، ولا عن غيره بيد ، ولا بلسان ولا بموقف ، ولا برأي ولا بغير ذلك . ويكون الله سبحانه فقطط هو المتصرف والمهيمن ، والمحاسب، والمجازي .. الح ..

إن أحداً يوم القيامة لن يكون قادراً على التصرف بمالـــه ، ولا بقوته ، ولا بمنصبه ، ولا بموقعه الاجتماعي ، أو السياســــي ، ولا بلسانه ، ولا بيده ، ولا بغير ذلك .

فلله إذن حق التصرف في كل شيء كيفما شاء وحسمها يريد ، ومن هنا يتضح أن كلمة "المجازي" أو "المحاسب يوم الدين" ليست هي الاختيار الأصلح ولا الأنسب في الآية الكريمة .

#### يوم الدين :

وأما بالنسبة لكلمة "يوم الدين" فإننا نقول: إنها تشير إلى المجزاء، وإلى الهيمنة الجزائية العادلة. لأنما فرضت وجود ديـــن وجزاء مقابل عمل فهي إذن ليست هيمنة عشوائية ظالمة ومعتدية، ومتسلطة بلا مبرر.

وهي كذلك توحي بوجود عمل صحيح تارة وعمل فاسد تارة أخرى ، لا بد أن يستتبع في كل حالة ما يناسبها؛ وهذا إيحاء بالعدل ؛ فلا يريد الله أن يظلم أو يعتدي على أحد . بل يريد أن يجازيك بحسب عملك ؛ فأنت السبب في كل مسا يجري لك وعليك، إذ كما تدين تدان . ﴿فُمن يعمل مثقال ذرة خسيراً يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره النا و الهل جنواء الإحسان إلا الإحسان الناك الإحسان الناك الإحسان الناك الإحسان الناك المحسان المحسان المحسان الناك المحسان ا

إذن فكلمة "الدين" تشير ولو بطرف خفي إلى هذا العدل. فهي إذن هنا أنسب من كلمة "القيامة" أو "يوم الحساب" ونحو هما لا سيما بعد تلك المسيرة الطويلة عبر النعم والألطاف الإلهية ، بدءً من بسم الله الرحمن الرحيم ، وانتهاء بصفتي الرحمانية والرحيمية .

لأن هذا "الدين" قد استبطن العدل من موقع كونه تعسلل ، حكيماً . فإذا دخلت إلى محكمة يوم الدين من بـــاب الرحمانيــة والرحيمية ، فإن باستطاعتك أن تجعــل نتيجــة هــذه المحكمــة لصالحك. إذا كنت ممن يستحق الرحمة .

# مالكية الله سبحانه للدنيا:

وأما لماذا لم يشر الله سبحانه هنا إلى مالكيته للدنيا أيضاً ؟ فقد تقدم : أنه تعالى بعد أن أشار إلى رعايته وتربيته للعالمين مرقع الربوبية ، قد أراد أن ينقل هذا الإنسان إلى يروم الجراء ، حيث يجد نفسه فاقداً لأي لون من ألوان المالكية . ولا يمكنسه إلا أن ينقاد لإرادة الله سبحانه ، حيث تجري عليه أحكامه .

١٠٦ سورة الزلزال ، الآيتان ٧و٨ .

١٠٧ سورة الرحمن ، الآية ٦٠ .

أضف إلى ذلك:إن الله سبحانه قد جعل للإنسان حريـــة واحتياراً في الحياة الدنيا ،فلو أنه تعالى تحدث عن مالكيتــــه فيمــــا يرتبط بمذه الحياة فلربما توهم بعضهم من ذلك: إن ثمة نوعاً مــن الجبرية الإلهية ،وإن الإنسان حين يستخدم إرادته واختياره يكــون قد تمرد على الله ،واجترأ عليه. إذن فالتجلي للمالكية الإلهية يكون في يوم القيامة، حيث لا يملك الإنسان لنفسه نفعاً ولا ضراً ﴿لمسن الملك اليوم ، لله الواحد القهار ٨.

#### الدين هو الجزاء:

أما ما ورد عن الأئمة عليهم السلام من : أن الديسن هسو الحساب . فمن الواضح : أنه من باب ذكر الملزوم وإرادة اللازم، فإن الدين هو الجزاء ، ثواياً على الإحسان، وعقاباً على الإسماءة ، والجزاء إنما يكون بعد الحساب .

> يسوم: المراقعة تائية راسي رسوي ويبقى هنا سؤال ً:

إنه إذا كان اليوم هو مجموع الليل والنهار ، وإذا كـــانت الشمس في يوم القيامة سوف تكور (أي يذهب ضوؤها) ولا يبقى ليل ولا نمار ، فأي معنى يبقى لكلمة "يوم" في قوله : يوم الدين ؟!  (ولا يجب أن يشتمل الزمان على ليل ولهار) وقد تكون القطعسة طويلة وقصيرة. قال تعالى: ﴿ تَعْرَجُ الْمُلاثِكَةُ وَالْرُوحُ إِلَيْهُ فَي يُومِ كَانَ مقداره خمسين ألف سنة ﴿ ١٠٠٠. وقال : ﴿ وَإِن يُومِ كَانَ مَقَدَارَهُ خَمسين ألف سنة ﴿ ١٠٠٠. وقال : ﴿ وَإِن يُومِ مَا عَدُونَ ﴾ ١٠٠٠.

واليوم الذي فيه الليل والنهار هو اليوم الدنيوي . بل إنساحق في اليوم الدنيوي نجد أماكن يكون فيها الليل بمقدار ستة أشهر . بل قد يقال : إن بعض الأماكن لا تغيب عنها الشمسما أبداً، أو تغيب عنها بمقدار ساعة واحدة مثلاً. فسإذا أراد سكان تلك البلاد أن يمارسوا عباداهم من صوم وصلاة مثلاً ، فإن عليهم أن يراقبوا حالة أقرب البلاد إليهم ويعملوا على هذا الأساس .

ومن جهة أخرى فإن لغة القرآن هي العربية ، وهي اللغة التي وضع الناس مفرداتما للدلالة على أمور حسية في بداية الأمر ، ثم وضعوا ألفاظاً للدلالة على المعاني القريبة من الحس . وهي السي يتلمسون آثارها ، ويحسون بها . ثم بدأوا يتوسعون في استعمالاتم لها إلى ما هو أبعد وأدق ، وذلك بواسطة الجسازات والكنايات والجري والانطباق ، والاستعارات ، وبواسطة تركيب الألفال

١٠/ سورة المعارج ، الآية ٤ .

١٠٩ سورة الحج ، الآية ٤٧ .

القطعة من الزمن الممتد ، الذي لا يشتمل على ليل ولا على فحار لا غضاضة فيه . وهو اللغة التي يمكن أن تستخدم لتعريف الناس بحقيقة ما يجري في تلك البرهة الحاسمة من تاريخ الإنسان الدي يقدم عليه .

### مالك أو ملك:

وأخيراً: فإننا نلفت إلى ما يقوله بعضهم: من وجود قراءة أخرى لكلمة مالك ، فيقرؤونها "ملك يوم الدين". فقد ذكرنا في كتابنا "حقائق هامة حول القرآن" ما يفيد : أن القراءات إن كانت بمعنى اختلاف لهجات القبائل في كيفية التلفظ بالحروف، مئل: حتى حين ، وعتى حين . دون أن تختلف الصورة ، وبالا تبديل للكلمات بغيرها ، ودون زيادة ولا نقيصة . فهذه القراءات تكون مقبولة إن كانت قد أمضيت من قبل النبي (ص) والأئمة عليهم السلام.

أما القراءات بمعنى التصرف بالصيغ ، أو بمعنى تبديل الكلمات بغيرها ، أو بالزيادة والنقيصة ، فهي مرفوضة . وغسير صحيحة . وهي إحدى مظاهر القول بتحريف كتاب الله سبحانه الذي لا يصح بأي وجه من الوجوه .

وقراءة ملك في هذه الآية توجب اختلافً بل اختلالاً أساسياً في المعنى ، فلا مجال لقبول ذلك ولا للسكوت عنه ، حيث 

## الخلود في العذاب، والعدل:

وعن سؤال: إنه كيف يمكن فهم قضية العدل في الجــزاء، ونحن نوى: أن الكافر إنما عاش كافراً في الدنيا لمـــدة محــدودة، وهي مئة سنة مثلاً، فكيف يعاقب على كفر مئة سنة، بخلود دائم في العذاب الأليم ؟!

#### نجيب:

وهكذا سائر الجنايات والسيئات . فإنها تتسبب بعدم سوف يستمر ويبقى .

وقد كان بإمكان المجني عليه أن يتوب مـــن ذنـــوب أو أن يعمل في بقية حياته ، أو بيده التي ذهبت ، أو بواسطة عينه خيرات ومبرات توجب النعيم الأبدي له ، أو النجاة من عذاب أبدي . فالجزاء إذن ، قد جاء على قدر جناية الجاني ، وبمقدار مسا أحدثه من ثغرة في جدار سلامة الحياة . وبدون هذه الملاحظـــة لا يكون جزاءً عادلاً ، ولا هو وفق الحكمة .







# بدايــة:

قد ظهر من كل ما تقدم ، ابتداءً من بسم الله ، وإلى قول الله يوم الدين : أن الله سبحانه قد أسس أساساً عقائدياً متيناً ، يتلمسه الإنسان في واقعه ، ويحس به بفطرته ويقضي به ضميره ووجدانه ، ويحكم به عقله ، وليس نتيجة اندفاع عاطفي أو غريزي ، ولا انقياداً لهوى ، ولا استجابة لشيسهوات ، أو لطموحات غير منضيطة .

إلها عقيدة تستند إلى رؤية واضحة ، ونظرة عميقة وشلملة عن الكون وعن الحياة ، وعن الحلق ، وأهدافه ، وعسن الحيالق وصفاته وألطافه. تؤهل هذا الإنسان لأن يتحرك وينطلق مصعداً ليقوم بدور بناء وإيجابي وسليم مرتكزاً على هذه الثوابت العقيدية الأم ، ليتلمس تفصيلات عقيدية أخرى منبثقة عنها هي الأقسرب إلى التأثير بالواقع السلوك إلى درجة المباشرة أحياناً ، فيتعسامل

ويتفاعل مع كل شيء من خلالها وعلى أساسها ؛ إذن فليست هي مجرد مفاهيم عقائدية تلقينية خاوية ، لا دور فيسسها للعقل ، ولا للمنطق ، ولا للفطرة ولا للشعور، ولا للوجدان ، بل هي مسن صميم ذلك كله ، هي حياة العقل ، وانطلاقة الروح ، ووهج الشعور ، إنما الحياة الحقيقية ، وسر الوجود.

## إياك نعبد:

ولكي نقترب قليلاً إلى واقع قوله تعالى : "إياك نعبد" فإنسا نعود ونذكّر بالعقائد الأم ، كعقيدة التوحيد الكامل مثلاً ، الستي تنبئق عنها تفصيلات تقول : إنه تعالى هو وحده المؤثسر ، وهسو مصدر الفيض للعنايات والألطاف ، وهو وحده المستحق للعبادة .

ويكفي أن نشير هنا: إلى أن هذا الاعتقاد هـــو الرافــد الشعوري ، والفكري لانطلاقة الصراع مع النفس الأمارة بالسوء، واستمرار هذا الصراع لتطويعها على ممارسة التوحيد في العبــادة وفي السلوك ، لتنتج هذه العبادة أخلاقاً تتناسب معها ، وإخلاصــاً

لله عز وجل بمستوى رسوخ هذه العقيدة ، وبمستوى وضوحها أيضاً . لتصبح ممارسة هذا التوحيد على درجهة من العفوية والفطرية ، بعيدة عن حالات الرياء والعجب والكسبر وعبادة الذات ، والمال ، والمنصب ، والزعيم ، والحسنوب ، والبنسين ، والسلطة، والهوى ، وما إلى ذلك من أمراض نفسية تتنسافى مع عقيدة التوحيد في العبادة .

فالرياء شرك ، سواء أكان العمل ضرورة حياتية للفسرد أو للمجتمع . لأن الرياء معناه جعل قسم من هذا العمسل لجهسة أو لشخص أو لفئة أخرى غير الله سبحانه ، بحيث يكون لهؤلاء تأثسير ومشاركة .

إذن ، فلا بد من تخصيص العبادة لله ، ولا بد من توحيد العبادة له تعالى ؛ لأنه وحده المستحق لها ،ليصبح قولنا : "إيساك نعبد" له معناه ومغزاه الحقيقي بعد أن وضحت الرؤية التوحيدية العقائدية ، في العبادة ، وفي السلوك والعمل . منذ بدأنا بكلمية بسم الله .. حتى انتهيئا إلى "إياك نعبد" . فأثمرت تلك النظرة ، وتلك العقيدة عبادة خالصة له سبحانه دون سرواه ، وأثمرت سلوكاً توحيدياً ، فلا يستعين بغيره تعالى .

وظهر وحصل الربط بين العقيدة والسلوك بصورة طبيعيـــة وواقعية .

#### تقديم كلمة إياك:

وفي كل ذلك يشير إلى بعض ما يرمي إليه تقسديم كلمسة "إياك" على كلمتي " "نعبد" و "نستعين" . فإن هذا التقديم ينتسج الأمور التالية :

هذا بالإضافة إلى حاجة كل عمل في بقائـــه واســـتمراره ، وتكامله وتحسينه ، إليه سبحانه وتعالى .

وهكذا يتضح: أنه قد انبثق عن العقيدة الأم عبادة، هسي عمل وحركة ، وانبثق عنها صفة لهذا العمسل ولهسذه الحركة العبادية، وهي كونه عملاً توحيدياً وحركة توحيدية أيضاً .

إنه تعالى يريك من هذا الله المباشر : أن يوحي لنا أنه يويسد "إياك" التي تعني الحضور والخطاب المباشر : أن يوحي لنا أنه يويسد من هذا الإنسان أن يتوجه إلى الله ، ويشعر به ، ويتعامل معه حق كأنه حاضر أمامه إلى درجة الحس المباشر، ولا يكتفي بالاعتماد على الانتقال الذهني ، استناداً إلى ضمير الغائب ، فلسم يقل : "نعبده ونستعينه".

وإذا كان الله هو مصدر كل خير وعطاء وقوة فلا يملك الإنسان قوة ولا أي شيء ذاتي في نفسه خارج نطاق العطاء الإلهي فلماذا يكون ثمة عجب بالنفس فالتوحيد الخالص يمنع العجب كما أنه إذا لم يكن أحد غير الله يملك ضراً أو نفعك فلمساذا الرياء فالتوحيد الخالص ينفى الرياء أيضاً.

إنه يريد الحضور والمشاهدة والخطاب ، الذي تتشارك فيه العين في نظرها ، مع اليد في إشارها ، مع اللفظ في دلالته ، مسع السمع في تلقيه ، مع القلب في وعيه ، مع سائر الحواس والمشاعر، واللمحات والخواطر . وذلك إمعاناً في تحقيق التعيين ، ونفيي أي توهم للمشاركة ، وإبعاد أي شبح للإنجام أو للإيهام ، فيما يسراد إثباته من تخصيص العبادة له وبه تعالى ، وقيما يراد طلبه منه مسن الاستعانة والهداية .

ثم إنّ تمحض الخطاب له تعالى ، ومعه ، وإبعاد شــــبح أي إيهام أو إبمام أو مشاركة من شأنه أن يوحي لنا بالتحرر من أيــــة رابطة مع غير الله سبحانه ليتحقـــق الخلــوص في عبادتــه ،وفي الاستعانة به سبحانه.

وواضح : أن هذا التحرر التام هو نتيجة التوحيد الحقيقي، وتأكد أو رسوخ أساس العقيدة بالنبوة وبالمعاد أيضاً . فإن ذلــــك يفرض توحيد العبادة والعبودية ، وتوحيد العمل والسلوك أيضاً .

## نعبد ونستعين بصيغة الجمع:

وقد استعمل سبحانه هنا صيغة الجمع لا المفرد ، فقال : نعبد ، نستعين . اهدنا . ولم يقل : اعبد ، استعين ، اهدني . ولعلمه من أجل أنه سبحانه يريد لهذا الإنسان أن يعيسش خصوصيت الفردية في نطاق حياته الاجتماعية ، ولا يريده أن ينعزل ، وينطوي على نفسه ويتقوقع داخل قفص حديدي قضبانه هي الخصوصيات الفردية المحددة ، والمؤذية أحيانا . وهذا أسلوب تربوي رفيع يهدف إلى تحويل الحركة الفردية ، والفعل الشخصي الى إنجاز جماعي ، له قيمته الإنسانية الفضلي .

مع الإشارة إلى أن التشذيب والتهذيب ، وإيجاد حالة التوازن في الخصوصيات والطموحات الفردية إنما يكون في ساحة الصراع والتحدي ، حيث لا بد أن تعبر تلك الحالات الفردية للأنا عن نفسها ، وعن وجودها ، حيث لا مبرر لهذا السبروز في حالة الانطواء والبعد عن ساحة الصراع هذه .

ملموسة وظاهرة ، فالصلاة التي هي صلة للعبد به تعالى قد انطوت بصلته بالله سبحانه يتبلور في نطاق الحيـــاة الاجتماعيــــة . ومـــن وهي في المسجد أكثر ثواباً، ويزيد هذا الثواب بعدد أفراد الجماعة المشاركين ١٦٠. ثم تتلو نصوص الصلاة التي تصــــهر روحـــك في بوتقة المجتمع الكبير فتقول : إياك نعبد وإياك نســـتعين اهدنــــا .. صواط الذين أنعمت عليهم .. ثم تكون آخر كلم اتك هي : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين . السلام عليكم ورحمــة الله وبركاتافتخرج من الصلاة لتدخل من باب الصلاة نفسها \_ بعد أن تكون حصلت على السلام النفسي والروحي ـ إلى قلـــب هــذا المجتمع الكبير ، لتعيش بهذا السلام ، بعد أن تكون هذه الصلاة قد أسهمت في تصفية روحك ، وتَوْكَيَّة تفسك ، وأهَّلتك لأن تكون العضو الصالح والقوي والفاعل في مجتمعك ، ولا تزال تنهاك عــن الفحشاء والمنكر، وهي تحموك الدين وهي النهر الذي تغتسل فيه كل يوم خمس مرات ، لتكون مثال الطهر والصفاء والنقاء .

۱۱۰ مع أن عدد أفراد الجماعة ليس عملاً ، وليس من اختيار نفــــس
 المصلي .

الذي يحمل في داخله الأمان والسلام ، ليزرعه وليثمر عزاً وقــوة ، وخيراً وبركة ، وسمواً ونبلاً ، ..

وهكذا يتضح أن هذا التوحيد في العبادة ، والانطلاق إلى الله سبحانه في رحاب الجماعة بعد أن تسقط جميع الحواجز والموانع والحدود الفردية ، إن هذا – ولا شك – يفتح أمام هذا الإنسسان آفاقاً رحبة ، تدعوه إلى الانسياب فيها ، والانفتاح على كل ملا تحتضنه في داخلها ، ليتصل هذا الفرد بكل ما هو خارج حسدود فرديته ، ليصبح بحجم الإنسان كله ، وبمستوى الإنسانية كلها .

وينطلق كادحاً إلى ربه ، وإليه فقط دون كل ما سسواه ، تاركاً أفقه الضيق والمحدود ، ليستقبل الأفق الأرحب في ملكوت الله ويهوم في رحابه اللامتناهية . سعيداً بما استطاع أن يحصل عليه من مزايا إنسانية ، سعيد بدرجات القرب من الله تعالى . وبمل أكرمه الله به فإيا أيها الإنسان إنك كادح إلى ربك كدحاً فملاقبه المان أبها الإنسان إنك كادح إلى ربك كدحاً

فهذا التوحيد في العبادة و الأفعال قد جعل هذا الإنسان اوسع أفقاً وأرحب فكراً ، وأكثر وعياً للحياة ، وسوف ينتج ذلك مزيداً من التأمل والفكر، ثم العمل الجاد السذي يكون في مستوى هذه النظرة الشمولية والواعية .

١١١ سورة الانشقاق الآية ٦ .

وفي التوحيد في العبادة ربط باللانهاني واللامحدود ، السذي هو مصدر كل عطاء ، فما على الفكر من حرج إذن، إذا انطلسق ليتصل بالمحدود ليقوم بالإنجاز الكبير بحجم الحياة كلها . هذا كلمه بالإضافة إلى إخواج الإنسان من حالة الانعسزال والانفصال إلى حالة التواصل والتعاون والمشاركة، والفهم العميق لهذه المشاركة .

إن الذي يطالع تشريعات الإسلام وأحكامه يجد: أنه يريد أن يصوغ الفرد بطريقة تجعله صالحاً لأن يكون لبنة في بناء المجتمع الكبير، ولا بد لأجل تحقيق هذا الهدف من تحقيق حالة التناسق والانسجام مع سائر اللبنات التي لا بد لكل منها بحسب موقعها، وما يتطلبه الوضع الهندسي للبناء ككل من أن تتخلى هي وتفرض على مشاركاتها أن تتخلى أيضاً عن كثير من المزايا الفردية السيق لولا ذلك لتركت على طبيعتها

ويكون التعويض غير المباشر عن تلك الخصائص والمزايسا الفردية هو اكتساب كل المزايا والاستفادة من كل القدرات والطاقات الجماعية، التي تنعكس قوة للفرد ، وطاقة له ، ولكسن بطريقة أخرى ، وبأسلوب آخر ، وهذا ما يؤكد أن للعبادة التي لها دور رئيس في صياغة مزايا الفرد ، لا بد أن توضيع في القالب الجماعي ، لتصوغ تلك المزايا في حالة من التوازن والانسسجام ، لتنشأ متخذة بصورة عفوية الشكل الهندسي المطلوب . وليس من الضروري ، بل ليس من الحكمة أن تنشأ هسذه المزايسا بصسورة

مستقلة ومنفصلة ، ثم يصار إلى عملية تقليم وتطعيم ، وتهذيب وتشذيب قسرية لها ، لأن ذلك لن يكون في منأى عن إحسداث أضرار وندوب ، وآثار تبقى وتظهر بصورة أو بساخرى . كسان بالإمكان أن لا تكون وأن لا تراها القلوب والعيون .

وبذلك يمكن تفسير صيغة الجماعة في قوله تعالى : نعبــــد . نستعين . اهدنا .

#### مراتب العبادة:

ثم إنه مرةً يعبد الإنسان الله سبحانه لوجود أمر إلزامي ، لا يريد أن يتمرد عليه .

ومرة يأتي هذا الإنسان بكل ما هو مطلوب منسه ، علسى سبيل المتاجرة مع الله ، فيقوم بالعبادة المحبوبة له تعالى ، ليسأخذ في مقابلها درجات في الجنة

ومرة يعبد الله لأنه يوى الله أهلاً للعبادة ، وهذه هي أرقسى أنواع العبادات . مُرَّمِّينَ تَعْمِيزُ مِنْ اللهِ أَهْلاً للعبادة ، وهذه هي أرقسى

ما المراد بالعبادة:

لقد قال الله سبحانه: ﴿وما خلقت الجن والإنسس إلا ليعبدون﴾ ١١٢.

وقال تعالى : الأوما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصيت له الدين اله ١١٣٤.

فهدف الحلقة إذن هي عبادته تعالى . والمراد بهذه العبسادة هو الانقياد المطلق لإرادة الله سبحانه في أوامره وزواجسره ؛ إذ أن الله قد خلق هذا الكون ، وهذا الإنسان ، ورسم له هدفاً لا بد لله من التحرك باتجاهه ، حتى ينتهي إليه، وهذا الهدف ، وتلك المسيرة ليست واضحة المعالم لهذا الإنسان تمام الوضوح ، بل هي غارقة في بحر الغيب ، ومحفوفة بكثير من الأملور الستي تحجسب الرؤيسة الصحيحة لها ، والشاعلة لكل ما يرتبط بها .

١١٢ سورة الذاريات ، الآية ٥٦ .

١١٣ سورة البينة ، الآية ٥ .

الإنسان من التحرك بصورة سليمة وقويمة باتجاه ذلك الهدف حــق بلوغه .

وهذا كما لو اشتريت جهاز كمبيوتر مثلاً ، فإن تشميله بصورة عشوائية لن يحقق الأهداف المتوخاة منه . فلل بدمن التماس طريقة التشغيل وتعليماته من نفس صانع ذلك الجهاز ، ثم الالتزام الدقيق بها لتحصل على ما يواد الحصول عليه منه .

والإنسان أيضاً قد زوده الله بأجهزة تتناسب وتتناغم مسع كل ما أودعه الله من أسرار في هذا الكون الذي يريد من خسلال التعامل معه أن يصل إلى الله سبحانه ويبلسغ رضوانه ويسعد بإنسانيته - لا بالمال ولا بالمنصب ، ولا بالجمال أو الشسكل ، ولا بغير ذلك - وينطلق ليحيا الحياة الحقيقية بعمق ، وبكل ما يملسك من طاقات - كما أشار إليه تعالى حين قال : ﴿إِن الدار الآخسوة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون الله .

وأي استعمال لهذه الأجهزة بغير الطريقة المرسومة لن ينجح في تحقيق هذا التناغم فيما بينها وبين سائر نواميـــــس الطبيعـــة ، فيكون الخلل ، ويكون الخسران .

إذن ، فلا بد من الطاعة الدقيقة والشاملة لأوامره تعــــالى . وهو المراد بالعبادة . ولا يمكن السماح بأصغر مخالفة للتعليمـــــات

١١٤ سورة العنكبوت ، الآية ٦٤ .

الإلهية ، لأن ذلك سينعكس سلباً على سلامة المسيرة . ولن يمكن ضمان وصول القافلة بسلام إلى الهدف المنشود بدون ذلك ، وهذا ما يفسّر لنا : أيضاً قوله تعالى : ﴿اليعبدوا الله مخلصين لسه الدين﴾ ١٠٠ . فلا يكون ثمة أية عبادة ، أو فقل : أي طاعة وانقيد لغير الله ، بل وينحصر ذلك به تعالى ، وبه فقط .

## تنوع المستحبات وكثرتها:

ومن الواضح أن الإسلام قد قدّم - في نطساق تعليماتــه - مجموعة من الأوامر والزواجر . وكل منهما ينقسم إلى مـــا هــو ملزم، وما هو غير ملزم ، حيث أن الواجب ترافق مع المستحب ، وجاء إلى جانب الحرام ، المكروه .

أضف إلى ذلك : هذا الحجم الهائل ، وهذا التنوع العظيم للمستحبات على وجه الخصوص .

فما هو هذا السرفي هذا وذلك يا ترى ؟ ولماذا؟! إننا نعتقد : أن الإجابة على هذين السؤالين تبدأ بالإشارة إلى أن هناك أموراً يسبب فعلها أو تركها خللاً مباشراً في الواقسع الذي يراد له أن يكون سليماً ، ومتماسكاً وقوياً . وهناك أمور لهد دور صيانة لهذا الواقع . أو دور التأهيل لما يحتساج إلى التاهيل

١١٥ سورة البينة ، الآية ٥ .

لتحمّل أعبائه ، ومتابعة المسيرة بصورة أكثر أمناً ، وأكثر شعوراً بالثقة ، وأحياناً يكون ثمة طموح إلى تجاوز الحد الأدبى من الأهلية ، من أجل مواجهة الصوارف والتحديات القوية ، التي قد تأتي مسن داخل الإنسان : من غرائزه أو شهواته ، أو بسبب وجود خلل في تكامل بعض خصائص شخصيته بالمقارنة مع ما عداها . وكذلك مواجهة التحديات الكبيرة التي قد تأتي مسن خسارج شخصية الإنسان. والتي قد تضع الإنسان في أحيان كثيرة في محيط الكارثة الحقيقية . ولأجل كل ذلك وسواه كانت المكروهات والمستحبات فيما يبدو .

وبما ذكرناه أيضاً يعرف سبب التنوع في خصوص المستحبات ، فإن الهدف بالإضافة إلى أمور أخرى هو شحن هلا الإنسان روحياً بواسطة هذه المستحات ، والمفروض هو وجرود تنوع في ظروف وقدرات ، وحالات الإنسان ، وضروريات حياته المختلفة ، فمع تكثر وتنوع المستحبات يصبح باستطاعته أن يستفيد منها في مختلف حالاته وظروفه النفسية ، والجسدية ، والمجتماعية ، والمعيشية وغيرها . حيث يجد فيها ما يتلائم مع كل حالة وكل ظرف . فقد يرغب في الصوم إذا كان الصوم يلائسم ظروفه وتقبل عليه نفسه ، وقد يرغب في قراءة القرآن إذا كانت حالته المعيشية والجسدية وسواها تسمح له بذلك ، وقد يرغب في حالته المعيشية والجسدية وسواها تسمح له بذلك ، وقد يرغب في حالته المعيشية والجسدية وسواها تسمح له بذلك ، وقد يرغب في

العمل الاجتماعي وقضاء حاجات المؤمنين . فيختار ذلك أيضاً . وهكذا في سائر الحالات والأوضاع والظروف .

## وإياك نستعين:

# الوعي يقتضي الاستعانة:

إنه إذا عرف الإنسان حجم ما يواجهه من تحديسات مسن داخل ذاته ، وهو ما يحتاج لدفع آفاته إلى الجهاد الأكبر، على حد تعبيره (ص) ، وعرف أيضاً حجم التحديات التي تواجهه مسن خارج ذاته ، في كل موقع وفي كل مجال ، فإنه يدرك أنه بحاجة إلى الاستعانة بمصدر القوة والالتجاء إلى مصدر العطاء والفيض . ولسن يستطيع أن يحقق حلمه الكير من دون ذلك .

# مُرُرِّمَّة تَكَيِّة رُضِي سِهِ كَالْمُ الْمُعَادِّة وَالْاسْتِعَانَة :

وإن الآية الشريفة في حين أكدت على التوحيد الكامل في العبادة ، فإها قد أكدت أيضاً على التوحيد في العمل ، حيث حصرت الاستعانة به سبحانه دون كل ما ومن عداه . الأمر الذي يعني : أنه تعالى وحده القادر على التأثير ، وأنه وحده الغيني ، والقوي ، ووالخ. . فمن أجل ذلك كان لا بد من حصر الاستعانة

به تعالى . ومن أجل ذلك كان التوحيد في الاستعانة معناه الحريسة الكاملة والحقيقية، حيث لا يشعر أنه بحاجة إلى أحد لأن الجميع لا يملكون ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً . ولأجل ذلك جاءت الاستعانة مطلقة ومن دون تقييد أو تحديد .

# جبر أم اختيار:

وإذا لوحظت صيغة الآية فإلها تدل دلالة واضحة على أنسا نحن الذين نختار أن نفعل ، ونحن الذين يصدر عنا الفعل السذي نختاره . فنحن نعبد الله ، ونحن أيضاً نعمل ونطلب منه تعلى أن يعيننا على ما نعمله ولذا قال : نعبد . نستعين . فلو كان هو الذي يعمل فلماذا نطلب منه العون ؟! ولماذا أيضاً ننسب العبادة إلى أنفسنا ؟!

## الاستعانة ، والعجب والرياء وغيرها.

ونقول أيضا رقمت كالمتراض كالما

أولاً: إن إحساسنا بالحاجة إلى معونة الغير لنا ، معناه : أننا لا نملك القدرات الكافية لإنجاز الفعل بالاستقلال . وهذا من شأنه أن يبعد الإنسان عن الشعور بالعجب الناشي عن الإحسساس بالقدرة الفائقة ، وبالاستقلالية في التأثير .

ثانياً: إذا كان الإنسان يحسّ بالحاجة إلى الغير من النـلس، أو يشعر بالضعف أمامه ، فقد يلجأ إلى أن يتزلف له ، ويتقــــرّب

أما إذا تأكد لديه : أن الله وحده هو الذي يمكن أن يرفسع ضعفه ، ويسد حاجته ، فإنه لا يجد ضرورة للتزلف إلى غسيره . ويكون قد ابتعد بذلك عن حالة الرياء التي تنشأ عادة من الشعور بالحاجة إلى الآخرين ، أو بالضعف أمامهم. فإذا وجسد ألهم لا يملكون ما يجبر ضعفه ، ويسد حاجته ؛ فلماذا يستزلف إليهم ؟ ولماذا الرياء ؟

وإذا رأى : أن غيره ضعيف مثله ، وليس لديه ما يتقـــوى به، فلماذا وعن أي شيء يخدعه ؟

ثَالِثاً: ثمة نقطة أخرى نشير إليها هنا ، وهي أن الإنسان يحتاج إلى المعونة وهو فرد ، ويحتاج إليها ، وهو جماعة . فلا يمكن أن يستغني عن معونة الله سيحاله في الحالتين ، فإذا كانت الجماعة تحتاج إلى العون ، فحاجة الفرد إلى ذلك تصبح أولى وأوضح .

مر و محت تركي ميز رونوي رسادي

## الاستعانة بغير الله سبحانه:

تمنع بعض الفرق من الاستعانة بغير الله سسبحانه ، وتعسد ذلك شركاً ، وخروجاً عن الدين ، إذ لا مؤثر في هسذا الوجسود سوى الله سبحانه . والاستعانة بغيره تستبطن الاعتقاد بوجود مؤثر آخر سواه .

إذن ، فلا يجوز (وفق مقولتهم) أن نقول عندما يتكالب علينا المستكبرون : يا مهدي أدركنا . وعندما يتكالب علينا الأعداء ، ونحتاج إلى الأسوة ، وإلى إلهاب روح التضحية والفداء لندفع عنا كيد الأعداء ، لا يجوز أن نقول : يا حسين . وحينما نشعر بالمظلومية ونحتاج لبلسمة الجراح لا يجوز أن نقل في يا

وعندما نحتاج إلى الصبر في موقع الكرب والبلاء ، لا يجوز (وفق مقولتهم أيضاً) أن نقول : يا زينب . وعندما نريد أن نتقوى على العمل الكبير والخطير ، لا يجوز أن نقول : يا علمي . ولا يجوز أن نطلب شفاء المريض ، وحفظ الغائب من النبي أو السولي . إلى آخر ما هنالك .

وهذا الكلام ظاهره جميل ومنسجم مع تقديم كلمة "وإياك" المفيد للتخصيص للاستعانة به تعالى، في قولـــه تعـــالى: "وإيـــاك نستعين".

ولكن الحقيقة هي : أنه كآلام غير مقبـــول ، بـــل وغـــير معقول. وذلك لما يلي :

إنه لو صح هذا لاقتضى تحريم قصد الطبيب للعلاج. ولاقتضى تحريم شرب الدواء . ولاقتضى كذلك تحريم طلب المعونة في حمل الحجر أو الصندوق الثقيل ، ولاقتضى تحريم أن يطلب الإنسان من أحد أن يناوله الإبريق مثلاً ليشرب . فإن ذلك كله

لقد حفل القرآن الكريم بالآيات الصريحة بطلب العون ، أو طلب التعاون من غير الله سبحانه ، فلو كان ذلك شركاً ، فلملذا يأمر الله سبحانه بالشرك ؟

فلنقرأ الآيات التالية :

قال تعالى : ﴿وتعاونوا على السبر والتقوى ، ولا تعاونوا على الإثم والعدوان﴾ ١٠١٠.

وقال : ﴿واستعينوا بــالصبر والصــلاة ، وإنـها لكبيرة إلا على الخاشعين﴾ ١١٧.

وقال: ﴿استعينوا بالصبر والصلاة ، إن الله مـــع الصابرين﴾ ١١٨.

وقال تعالى : حكاية لقول ذي القرنين : ﴿قَالَ مَا مَكُنْسِي فَيهُ رَبِي خَيْر ، فَأَعْيِنُونِي بِقُومَ أَجِعِ لَ بِينَكُ مَ وبِينَهُمُ رَدِماً ﴾ ١١٩.

١١٦ سورة المائدة ، الآية ٢ .

١١٧ سورة البقرة ، الآية ٥٠ .

١١٨ سورة البقرة ، الآية ١٥٣ .

١١٩ سورة الكهف ، الآية ٩٥ .

هناك فرق بين الاستعانة وبين العبادة ، والمحوم هو عبسادة غير الله لا الاستعانة به ، فيحوم عبادة غير الله لأي سبب كسان وبأي طريقة كانت . وكما يحوم السجود له كذلك يحوم التمسح به تمسح عبادة .

وكما يحرم السجود له بعنوان كونه رباً وإلهــــا وخالقـــاً . كذلك يحرم السجود له بعنوان أنه يقربه إلى الله زلفي .

أما الاستعانة ، فهي لا تلازم الاعتقاد بوجود مؤثر غير الله على حد التأثير الإلهي أو الربوبي . بل الاستعانة بالنبي أو السولي ، إنما هي من أجل أننا لا نرى في أنفسنا أهلية الوقوف بين يدي الله والطلب منه بسبب ما اقترفناه ، فنطلب من هذا النبي والسولي أن يتولى هو طلب حاجاتنا منه تعالى . فإذا شفى المريض فالله \_ والحالة هذه \_ هو الذي شفاه ، وإذا قضيت الحاجة فإن الله هسو السذي قضاها . وهذا ليس من الشوائد في شيء ، بل هو عين الإحسلاص والمعرفة والتوحيد .

وهذا من الأمور البديهية التي يدركها حتى الأغبياء، فضـــلاً عن الأذكياء والعلماء .

## الاستعاثة بالله والجبر الإلهى:

وقد يحلو للبعض أن يصور لنا : أن الاستعانة بالله ســـبحانه تعني : أنه لم يعد لنا أي استقلالية فيما نعمل ، بل لم يعد لنــــا أي دور في أعمالنا بل هي تنسب إلى الله سبحانه ، ونحن لا دور لنـــا فيها ، بل نحن مسيرون كما تسيَّر أية آلة أخرى بيد محركها .

#### ونقول:

إن ذلك غير صحيح ، فقد قدمنا الحديث عنه تعالى، حيث تحدث هنا بصيغة جمع المتكلمين : نعبد . نستعين . (وتحدثنا عسن بعض حكم وأهداف هذا التعبير) وهو تعبير صريح في أنه تعسالى يريد منا : أن نبادر إلى العمسل باختيارنسا ، وبمسلء إرادتنسا . وبالاستقلال عن كل أحد . فلو كان الله هو الذي يفعل ، ونحسن دورنا دور الآلة ، فلا يبقى مورد للعون منه لنا ، بل كان ينبغي أن يقول : أنت تفعل و لا تجتاج إلى معين من أحد .

والحاصل : أن هذا لا ينافي كون التأثير لله سبحانه، فــــالله سبحانه :

يمدنا بالقوة البدنية ، بالسمع ، بالبصر ، بكسل شيء؛ ويفيض علينا الوجود لحظة بعد لحظة .

وأعطانا أيضاً حرية توظيف هذه القوى في المسوارد الستي تروق لنا . تماماً كما هو الحال في التيار الكسهربائي ، أو أنسابيب المياه، فالذي يمدنا بالماء والكسهرباء هسو المولسد الكسهربائي ، والمضخات ، ونحن نختار : أن نغتسل في المساء أو نغسل ثيابنا ووسائلنا ، أو أن نسقي به زرعنا ، أو أن نشربه، أو أن نغرق فيسه حيواناً ، أو إنساناً أو ..

والمولد الكهربائي يمدنا بالطاقة ونحن نختار : أن نســـتعملها في التدفئة أو في الإنارة ، أو في جهاز الراديو ، أو تعذيب أو قتــــل إنسان أيضاً.

ولكن يمكن أن يقطع المدد بالماء وبالكــــهرباء مـــن قبـــل المضخة، والمولد . فنحن لسنا أحراراً بصورة مطلقة .

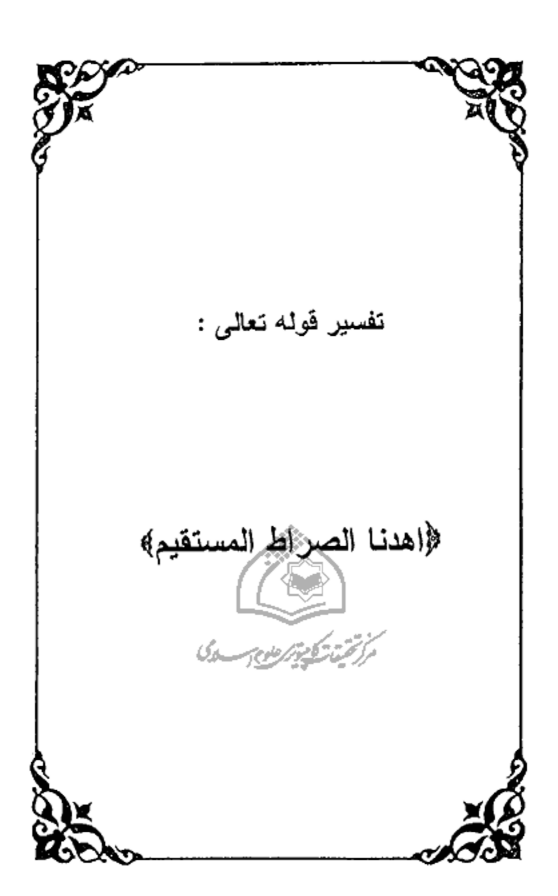
وبعد أن نختار الفعل من نوع ما ونحرك يدنا أو لسلننا ، أو أي جارحة أخرى بالطريقة التي تستكمل العلة التامــــة عنـــاصر وجودها ، فإن الله سبحانه وفقاً لما أجرى عليه سنة الحياة يفيـــض الوجود على ما يختاره العبد ، إذا اكتملت عناصر علته التامـــة ، حيث لا بد من تحقق معلولها .

وبعبارة أوضح وأصرح : إنه قد تتعلق إرادة الله التكوينية بالشيء مباشرة ، وقد تتعلق إرادته به إذا وجدت علته التامة والتي قد يكون من جملة أجزائها إرادة الإنسان واختياره ؛ فلا بد مـــن وجود المعلول حين وجود علته التامة، وفقـــاً للســنن الحياتيــة والطبيعية التي تحكم هذا الكون وقميمن عليه ، وليس هذا من الجبر في شيء . بل هو محض الاختيار للإنسان . وإن كان هذا الاختيار للإنسان . وإن كان هذا الاختيار للإنسان . وإن كان هذا الاختيار

محفوفاً بالإرادة الإلهية من الناحيتين . لكن هذه الإرادة لا تصــــادم اختيار الإنسان ولا تتعرض له بشيء .









# اهدنا الصراط المستقيم:

هناك عدة أمور لا بد من الحديث عنها في هذا المقام ، وهي التالية :

# ارتباط الآية بما قبلها:

لكي نفهم بصورة اعمق مدى ارتباط هذه الآية بما سبقها، فعلينا أن نشير إلى التسلسل الطبيعي لما تجدثـــت عنــه الآيــات السابقة، فنقول:

إنه بعد أن تأكد الاعتقاد بالله سبحانه ، وبصفاته ـ الجمالية والجلالية ـ ثم بيوم الدين ، فلا بد أن تترك هذه الاعتقادات آثارها على العقل ، والمشاعر ، والمفاهيم والعواطف ، وغير ذلـــك . ثم هي قد أنتجت عقائد تفصيلية أثارت حركة ، وسلوكاً ، وموقفاً هو عبادة توحيدية خالصة له تعالى .

وكان لا بد أن يكون ذلك السلوك والعمل ، وتلك العبادة منسجمة مع طبيعة الهدف الذي يسعى إليه الإنسان ، وهو أن يحقق هذا الإنسان ذاته ، ويستجمع خصائصه ومزاياه الإنسانية، ويقيم حالة من التوازن فيما بين تلك الخصائص والمزايا، ليحقق من خلال ذلك انسجامها مع ذلك الهدف ، وتناغمها معه بصورة إيجابية وبناءة ودافعة للحركة الصحيحة باتجاهه ، ومن ثم باتجساه مواقع الزلفي والقرب من الله سبحانه وتعالى .

وبعبارة أخرى: إن الإنسان إنما يسعد بإنسانيته، وباقامة حالة من التوازن بين كل خصائصه ومزاياه وطاقاته بجميع تنوعاها، لأن حالة التوازن هذه هي التي تعطيه السلام والطمأنينة في ظلل الرضى، والرعاية الإلهية. وأي خلل واهتزاز في حالة التوازن هذه لهذه له بسبب اقتراف معطية، أو بسبب تربية خاطئة لسيؤدي إلى اهتزاز هذا السلام النفسي وتقويضه، وسينعكس سلباً على درجة القرب من الله سبحانة، قسال تعالى: ﴿ الله بذكر الله تطمئن القلوب ﴾ ١٢٠.

ومن الواضح: أن إقامة حالة التوازن هذه ، وسعادة الإنسان بإنسانيته ،ثم السعى نحو الله سبحانه لنيل درجات القـــوب

١٢٠ سورة الرعد الآية ٢٨ .

والرضى منه تعالى ، أن ذلك \_ إنما يتم بالعمل ، والممارسة ، فــــلا بد من أطروحة عملية تقدم لهذا الإنسان لهجاً يساعد على تحقيسق ذلك ، وتقدم له أيضاً قوانين وأحكاماً سلوكية تحمي خطواته على هذا الطريق من أن تزل وتنحرف . وهو أيضاً بحاجة إلى العــــون والرعاية والهداية .

ولا بد أن نتلمس هذا النهج ، وتلك النظر والقوانين والأحكام ونظلبها منه تعالى لأنه سبحانه - بصفته رب العالمين - هو وحده المعارف بما خلق ، وهو وحده المطلع على كل الغيسب وعلى جميع الأسرار ، وهو المربي ، والعالم بطبيعة المر بوب، والعلل بسبل الوصول إليه ، والاتصال به .

فقوله : ﴿ اهدنا الصراط المستقيم عاني كنتيجة طبيعية لقوله تعالى : ﴿ إِياكَ نُعبِدُ وَإِياكَ نُستَعين ﴾ . فهو الجهة التي نلجأ اليها بصورة عفوية وطبيعية .

فإذا كان لا بُدَّمَّى عَبَادَة تُوصَلَ إِلَيْه تعالى ، ولا بسد مسن كدح وعمل ومواجهة مصاعب ومتاعب ، فإن طلسب المعونسة ، وطلب الهداية إلى الضوابط والأحكام التي تضمن سلامة الحركسة يصبح أمراً ضرورياً .

فالعبادة ليست هدفاً ، وإنما هي وسيلة تستبطن العمل الذي يحقق الهدف ولكي يكون العمل مؤثراً الأثره دون أيلة

سلبيات ، فلا بد من نهج وخطة وضوابط تمنع من الخطأ ، وتجعـــل الحركة بالاتجاه الصحيح.

### الطلب الجازم:

وقد جاء طلب الهداية هذا بتياً وجازماً ، فلم يقل : اهـــدي إن شئت ، أو إن أحببت ، لأن المطلوب في كل دعاء وطلب مـــن الله هو ذلك . فقد أمرنا بالإلحاح في الطلب ، وبالجزم والبت فيه. فإنه تعالى يحب إلحاح الملحين من عباده المؤمنين ١٢١ .

## الإسلام لا يغنى عن طلب الهداية:

وقد يخطر ببال البعض أن يقول : ما دمنا قد أسلمنا وآمنا، فقد حصلت الهداية ، فلماذا نظلبها وهي موجودة لدينا ؟ وهــــل هذا إلا طلب الحاصل ؟ ولماذا كلفنا الله سبحانه بطلبها في صلواتنا كل يوم عشر مرات على الأقل؟

ونقول في الجواب المراسوي

أولاً: صحيح: أن الله سبحانه قد رسم لنا بالإسلام طريق الهداية . ولكن مجرد العمل بأحكامه لا يكفي لتحقيــــق الهـــدف

١٢١ راجع البحار ، ج٩٢ ص ١٥٥ وقرب الإسناد ، ص٥.

المطلوب، وهو أن يحقق الإنسان إنسانيته ويستكمل مزاياها ليصــلى من خلال ذلك إلى الله سبحانه ، وينال درجات القرب منه .

فالكل يصلي ، لكن صلاقم لا تنهاهم عن المنكسر ، بسل بعضهم ينتهي عنه ، وبعضهم لا ينتهي ، والذين ينتهون عن المنكر، بعضهم أرسخ امتناعاً وانتهاءً من بعض .

إذ (كم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والظمساً.
وكم من قائم ليس له من قيامه إلا السهر والعناء) ١٢٢.

وهذا الحد الأدن من العمل قد يسقط التكليف ، ويمنع من العقاب . ولكن قد لا يثاب المرء عليه ، ولا يفيده شيئاً في إيصال إلى هدفه الأسمى .

وقد صرح أمير المؤمنين عليه السلام ، بأن العبادة درجسلت ومراتب ، فقال : ( إن قوماً عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجار .

۱۲۲ نمج البلاغة ج ۳ ص ۱۸۵ ( بشرح عبده )الحكمة رقسم ۱۲۵ ، والبحار ج ۹۳ ص ۲۹۶ وراجع ص ۲۹۳ .

وأن قوما عبدوا الله رهبة فتلك عبادة العبيد. وأن قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الأحوار) <sup>۱۲۳</sup>

فالعمل الذي يسقط التكليف هو الخطوة الأولى في رحلـــة الألف ميل ، ثم بقدر إخلاص الإنسان في عبادته ، وبقدر ما يبذلـــه من جهد ، بقدر ما يكون القرب والرضى .

فإذا كان الإنسان في درجة ومرتبة ، فإنه يحتاج إلى الهدايسة وإلى المعونة لينتقل منها إلى درجة أعلى ، ثم إلى الاعلــــــى منسها ، وهكذا ..

ووسائل ذلك هو الصبر ، والإخلاص والجهد ، وجـــهاد النفس.

ولكل منزلة ودرجة خصوصياتها وآفاقها ، ومسؤولياتها التي تختلف في حجمها وتفاصليها عن سابقتها ولها كذلك واجباتها التي تنسجم معها ، ومع ما استجد لهذا الإنسان ، وما انفتح عليه من معارف وآفاق ، وأحوال وغيرها .. فهي إذن تحتاج إلى هدايات إلهية جديدة، ليعرف كيف يتعامل مع هذا الواقع الجديد ،

۱۲۲ فحج البلاغة ( بشرح عبده ) مطبعة الاستقامة بمصر ج ٣ ص
۲۰۵ الحكمة رقم ۲۳۷ .

۱۲۱ مستدرك سفينة البحار ج ٧ ص ٥٥ .

ليتفاعل ، ثم ليتأقلم معه ، وليتمكن من قمينة الوسائل لاستمرار تحركه باتجاه مراحل أخرى أرحب وأوسع وأرقى. فلا بد له مسسن هداية في محيطه قبل الانتقال ، ثم هداية في حركته الانتقالية ، ثم هداية ثالثة حين بلوغه المرحلة الجديدة. فهو كالمسافر الذي يحتاج إلى هداية أولية ، ثم إلى هدايات في كل مرحلة يصل إليها ، ثم إلى هداية بعد الوصول ليكون على علم بتفاصيل وحالات ومناخ البلد الذي وصل إليه .

والعبادة والقرب من الله سسبحانه لا ينحصر بالصلاة والصوم والحج .. بل إن كل عمل يمكن أن يكون عبادة . وقد يكون تفكرك بالله ، ومحاسبتك نفسك في آخر ساعة مسن نهاد أفضل من عامة عباداتك ، الخاوية والخالية من الإخلاص والتفكر، بل قد يصاحبها رياء وعجب ، يخرجها من دائرة كونها مظهراً مسن مظاهر التوحيد ، لتكون شركاً موبقاً ومهلكاً .

وقد يكون نومك عبادة إذا كنت صائما. ولا تكون صلاتك عبادة ، كما أن كدك على عبالك ، وإحسانك لوالديك ومرابطتك على الثغور ، وسعيك في قضاء حاجات المؤمنين ، قد يوصلك إلى الدرجات العلى ، والمراتب السامية ، التي ترفعك إلى درجة عبادة الأحرار . وإذا كانت كل درجة تجعل الإنسان ينفتع على الله سبحانه، بعقله ووعيه ، وفكره ومعرفته بصورة أتم وأكبر، فإن صلاته \_ إذا بلغ بعض المراحل \_ ربما تصير أكثر معراجيسة ،

وأشد فياً له عن المنكر ، وأمراً له بالمزيد من المعروف . ثم يصبح دعاؤه مستجاباً . بل قد يصبح المستحب عنده واجباً ، والمكسروه حراماً ، والصغيرة من الذنوب يراها كبيرة . ثم يزداد تكاملاً ورقياً حتى يصبح يرى بعين الله ، وينطق بما يريده الله ، ويصسير يومسه أفضل من أمسه . ويفهم بعمق مغزى قول علي عليه السلام : من اعتدل يوماه فهو مغبون "١٢٥.

ويلحق من ثم بدرجات الأولياء والأصفياء .

وهذا هو السير الطبيعي الذي مر به الأنبياء والأوصياء ، فوصلوا إلى ما يريدون ، ونالوا ما يشتهون بعلم به وبجهدهم وبجهدهم وجهادهم . وإن علمهم بالحلال والحرام تفسير القرآن ، وإن كان واحداً ، ولكنهم يتفاوتون في علمهم بملكوت الله سبحانه ، وبأسرار الخليقة . ويزدادون في علمهم هذا ، كما جاء في بعسض الروايات ١٢٦ .

البحار ج ٦٨ ص ١٨١ . ومعاني الأخبار ص ١٩٨ . وأمسالي الصدوق ص ٣٥٧ . وأمالي الشيخ الطوسي ص ٤٤٧ ط سسنة ١٤٠١ هـ.ق . وأعلام الدين ص ٣٠٣ .

۱۲۹ تفسير البرهان ج 1 ص ۱۷ .

هداية . ولا بد من طلبها منه تعالى . ولا بد من الإلحاح والإصوار على هذا الطلب . "اهدنا الصراط المستقيم" .

وثاتياً: إن المراد هو استمرار الهداية الإلهية ، لأنسه إذا وكلنا إلى أنفسنا فإن أهواءنا وشهواتنا ، والمغريات والضغوطات تتسلط علينا فتزين لنا الانحراف والخطأ . حتى لنرى الحق بسلطلاً ، والباطل حقاً ، ونقع في المآثم والمظالم ، ونصبح في ظلمات بعضها فوق بعض .

﴿ كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ﴾ ١٢٠٠. ﴿ فَلَمَا زَاعُوا أَزَاعُ اللهِ قَلُوبِهِم ﴾ ١٢٠٠.

وفي ناحية الهداية أيضاً يكون الأمر كذلك . قال تعـــالى : الروالذين اهتدوا زادهم هدي ، وآتاهم تقواهم ١٢٩٠.

وقال سبحانه : ﴿ هُدَى لَلْمُتَقِينَ ﴾ ١٣٠ .

فالحاجة إلى المعونة والهداية قائمة ودائمة . فطلبها لا بـــد أن يستمر ، ليشملك اللظف الإلهي الغامر ، أما إذا انقطعــــت عـــن طلب الهداية ، وأحسست بعدم الحاجة إليها ، فقد قطعت صلتـــك

١٣٧ سورة المطففين ، الآية ١٤ .

١٢٨ سورة الصف ، الآية ٥ .

١٢٩ سورة محمد ، الآية ١٧.

١٣٠ سورة البقرة ، الآية ٢ .

بالله ، واستوجبت قطع اللطف الإلهي عنك ، وأصبحت عرضــــة للأهواء والشهوات ، لتتلاعب بك ، وللشياطين لتغويك وتطغيك. وهذا ما لا يرغب به عاقل ، ولا يرضى به حتى جاهل .

ونجد في اللغة العربية ما يشهد لكون أهدنا بمعنى ثبتنا .

وذلك فيما لو قلت لأحدهم: قف حتى أعسود إليسك. فكلمة: قف ، يطلب بها الثبات على حالة الوقسوف. وليسس المطلوب ، أن يقف بعد أن يكون قاعداً. وكلمسة اهدنا هسى الأخرى من هذا القبيل.

# أنواع الهداية وأقسامها:

وقد قسم بعضهم الهداية إلى أربعة أقسام هي :

هداية الإلهام : وهي نوع من الهدايات التي تدفع الطفل لتناول ثدي أمه ، والارتضاع منه بمجرد أن ينفصل عن رحم أمه ؛ فالحواس وحدها لا يمكن أن تدفعه إلى تمارسة هذا الفن الرفيسع . وكذلك ليس لديه من الإدراك في تلك الفترة ما يمكنه من ذلك ، فضلاً عن أن يتعلم ذلك من معلم أو أن يقسراه في كتساب ، أو غيره.

البهدائية المحسية : فإن الحسواس لهسا دور في الهدايسة، فالبصر يهدي إلى الأشكال والأحجام والألوان . وبالسمع تمتسدي إلى الأصوات ، وتميز بينها ، وتعرف الشجي من النشاز . والقـوي من الضعيف ، وما إلى ذلك .

وبواسطة اللمس تعوف الحار والبارد ، واللين والقاسمي ، والخشن والأملس الخ..

وكذلك بالنسبة إلى حاسة الشم في المشمومات ، وحاسسة الذوق في المطعوم والمشروب .

البهدائية العقلية: التي ندرك بها ما لا يقع تحــت قــدرة الحواس ، ولا ينال بالإلهام ، وذلك مثل الحسن ، والقبح ، والعدل والظلم ، والتوافق والتضاد ، والتناقض وعدمه وما إلى ذلك .

الهداية الشرعية: وهي تكون فيما يعجز العقل عسن درك كنهه ، ويقف حائراً أمامه . وقد تحول الأهواء ، والغرائسز والشهوات دون وصول العقل إليه ، حينما قيمن عليسه تلك الأهواء والشهوات ، وتفقده القدرة على التمييز، فتشتبه عليسه الأهور ، ويخلط الحق بالياطل .

فيأتي دور الشرع ليحل محل العقل في الهداية والبيان .

وبعد هذا البيان نقول : كألهم يريدون أن يقولوا : إن معنى الآية الشريفة هو : اهدنا إلى شريعتك ، وبما ، في المواقع التي يعجز العقل ، والإلهام ، والحواس عن إدراك وجه الصواب فيها .

#### ونقول:

إن هذا البيان غير مقبول .

أولاً: لأنه كلام غائم ، ولا سيماً فيما يرتبط بقدرات العقل على الإدراك ، وحدوده ومجالاته .

تاتياً: إن الهداية على تفسيرهم هذا تنتهي بمجرد تعليم الشريعة ، فإذا عرفت أحكامها فلا حاجة لقوله اهدنا كمل يسوم عشر مرات أو أكثر ، لأن أمور الشريعة والدين محددة ولا زيادة فيها ، والزيادة إنما هي فيما هو خارج عنها.

تالثاً: قد ذكرنا فيما تقدم: أن الهداية ليست مجرد تلقين ودلالة ، ثم تقبل أو لا تقبل ، على حد قوله تعالى : (هدينه النجدين، إما شاكراً وإما كفوراً) . بل الهداية إلى النجدين هي إحدى مراتبها .

وتوضيح ذلك 💨

هذه الهداية ليست هي - كما يقول بعضـــهم - التوفيــق الإلهي . ليردَ عليه بعض آخر : بأنَّ الهدايات التوفيقيــــة خاصـــة بالأنبياء <sup>١٣١</sup>.

بل هي هداية بعد هداية تزيد وتتسع باستمرار ، تبعاً لمسا يستجد للإنسان من معارف ، وتنفتح أمامه من آفاق. ويواجهه من أمور جديدة تحتساج إلى حلل ، وإلى استكناه حقيقتها ، والانسياب في آفاقها .

وذلك على حد قوله تعالى : ﴿والذَّينِ اهْتَــدُوا زَادُهَــم هدى﴾. فإن المعرفة كلما اتسعت ، كلما زادت معرفة الإنسان بحجم المجهولات التي يحتاج إلى كشفها . وكثرت الألغاز الـــتي تحتاج منه إلى حل ، فإن الخير يوصل بعضه إلى بعــض ، ويسهدي بعضه إلى بعض ، كما ويشد بعضه أزر بعض .

ولا يختص ذلك بالأنبياء ، ما دام أن عبادات الإنسان ، والتزامه بأحكام الله من الأوامر والزواجر له آثاره عليه ، فتصقل روحه ، وفكره وعقله وتجربته ؛ وتزيد من طاقاته ، وتهيؤه لنيسل مراتب أعلى وأرقى .

وبالوصول إليها ، والحصول عليها يكتسب المزيد ، فيوظفه لنيل موقع جديد من مواقع القرب والزلفي له تعالى، ويصبح أقدر على مواجهة نفسه ، وصدها عن شهواتها ، ثم مواجهة المغريات والمشكلات بعزم أشد ، وقدرات أعظم .

### الهداية والجبر الإلهى:

وقد ادعى بعض المفسرين : أن قوله تعالى : "اهدنا الصراط الخ.." يدل على صحة قول الأشاعرة : إنه تعالى هو فاعل الحسير والشر . أما العبد فلا يوجد فعله ولا يخلقه . ولذا نسبت الهدايسة هنا لله تعالى ؟ فهو الذي يفعل ويوجد .

ولكنه نسب الضلال للعبد في قوله : "ولا الضالين"، مع أن الله سبحانه هو الذي يضلهم - تأدباً معه تعالى ..

إذن فقوله تعالى : "اهدنا" يمثل رداً على المعتزلة والرافضة. ونقول :

إن هذا التأدب ـ لو صح ـ فهو دليل على قبسح صـــدور ذلك منه تعالى . وإذا لم يجز نسبة القبح إليه تعالى لفظاً ، فما بـــللك بنسبته إليه وصدورها منه خارجاً ؟!

إن المراد من - اهانا أليس هو إيجاد الهداية بطريق جـبري وقسري وتكويني، بل المراد : هو المساعدة في الهداية ، فإذا قلـت لإنسان : ساعدنا على هذا الأمر ، فإنك أنت الذي تبذل الجـهد ، وتعمل ، وتؤثر فيه بصورة مباشرة ثم يساعدك الآخرون .

وإذا كانت الهداية بمعنى الدلالة ، والتوفيـــق والتســـديد ، فالأمر يصير أوضح ؛ فإنك إذا قلت لرجل : اهدين ودلني ، فـــإن دلالته لك لا تعني أنه قد خلق المعرفة فيك وأجبرك عليها . بل هو يدلك ، وأنت تختار أن تعمل بهذه الدلالة ، أو لا تعمل . إنه سبحانه في نفس سورة الحمد ، قد نسب الفعل إلى العبد . وذلك في قوله : نعبد . نستعين . فأنت الذي تعبد . وأنت الذي تفعل ، وتريد منه أن يعينك ، ويقويك ، وينشطك ، ويشجعك لتحقق المزيد من النجاح والفلاح ، ثم تطلب المزيد من الهداية والدلالة إلى كل ما يوجب القرب، والمزيد من المحف والمشجعات ، والتوفيقات والبركات .

ولو صح ما ذكروه في "اهدنا" للزم التناقض بينه وبــــين " نعبد .نستعين . الضالين . حيث جُعل الله فيها معيناً هنا . ومجـــبِراً على الهداية خالقاً لها هناك .

وإذا صح : أنه نسب الضلال إلينا تأدباً .

فلماذا نسب إلينا الفعل في نعبد ونستعين ، إذ لا معنى للتأدب فيهما لننسبهما إلى غيره تعالى . إذ لا قبح في نسبتهما إليك سبحانه .

# إهدنا الصراط أو التي الصراط:

وقد يدور بخلد البعض هنا سؤال ، وهو : لماذا قال سبحانه هنا : اهدنا الصراط المستقيم ، ولم يقل اهدنا إلى الصراط ؟! فما هو الفرق بين التعدية المباشرة ، وتسلط الفعل على المفعول مباشرة وبين التعدية بواسطة حرف الجر.

#### والجواب:

إن التعدية المباشرة تشير إلى الهداية الحسية ، أما التعديسة بإلى . فتشير إلى الهداية الإرشادية . أي أن الأولى تصلك بسالصواط المستقيم ، فتلمسه بيدك . والثانية ترشدك إلى الصراط ، وتدلسك عليه ولو من بعيد .

ومن الواضح: أن الهداية الحسية التي يتجسد الواقع فيها أمامك أشد إغراء ودعوة . وهي التي يحصل فيها الإنسان على السكون واليقين ، بصورة اعمق وأشد . وهي الأقوى والأجلسي والأوضح . ثم هي الأضمن للوصول. من أية هداية أخرى . وهي أقصى درجات الهداية، وأشدها قطعية .

ونحن بحاجة ماســة إلى هـــذا الضمـــان ، وإلى الســـكون والاطمئنان ، لخطورة الأمر ، من حيث كونــــه يتعلـــق بمصـــير الإنسان ، وبكل حياته ووجوده وحركته .

فكأنه قال: اجعلنا تصحبس الصراط بصورة مباشرة ، ولا تكتف بمجرد الدلالة الإرشادية إليه ، لأننا نريد أن نسلكه ، لنصل منه إلى الهدف الأسمى ، والغاية الفضلى .

### مناقشة وردّها:

وقد يقال: إننا لا نجد فرقاً بين قولنــــا دخلـــت الـــدار، ودخلت إلى الدار ونقول:

أولاً: هذا صحيح في هذا المثال ، ولكنه ليس صحيحاً في سائر الموارد ، والسبب في ذلك هو أن مادة : ( دخل ) تختلف عن مادة ( هدى ) . فإن ( دخل ) لا تقبل إلا نوعاً واحداً من المعنى، وهو الولوج في الشيء .

أما كلمة (هدى) فهي قابلة لأكثر من نوع من المعسى ، فهناك هداية حسية ، وهناك هداية إرشادية الخ ... فهدى الصواط تشير إلى الحسية ، وإلى الصواط تشير إلى الإرشادية ، فلا يصسح قياس الثانية على الأولى .

ثانياً: إننا بالرغم مما ذكرناه أنفاً \_ نشعر بوجود فرق بـــين قولنا:دخلت الدار ،ودخلت إلى الدار.

فإن قلت : (إلى الدار) فإنك تكون قد لاحظت كيفيــــة الدخول ، وآليته ، والطريق إليه ، ولم تلحظ في قولك : ( دخلــت الدار ) شيئاً من ذلك .

الصراط المستقيم":

وقد ورد في العديد من الروايات : أن المقصود بــــالصراط ا المستقيم : الإسلام .

وفي بعضها : على بن أبي طالب عليه السلام .

وفي بعضها: الأثمة عليهم السلام.

فلماذا اختلفت الروايات ؟! وهل هي متضادة فيما بينها؟.

#### الجواب:

إلها غير متضادة ، لأننا إذا اهتدينا إلى علي عليه السلام ، وإلى الأئمة صلوات الله عليهم أجمعين ، فإننا لهتدي إلى الإسلام . وإذا اهتدينا إلى الإسلام ، فإنه يهدينا إلى علي عليه السلام والأئمة عليهم السلام ، لأن المقصود بعلي هو علي المعصوم والهادي إلى الحق ، وليس المقصود هو الرجل المكون من لحم ودم

وينشأ من هذا البيان سؤال.

وهو أنه لماذا عدل سبحانه عن كلمة الإسلام ، أو علي ، أو الأثمة إلى كلمة الصراط .. أي لماذا لم يقل : إهدنا إلى الإسلام، مثلاً ؟.

#### ونجيب:

أولاً: إن الهدف هو الوصول إلى الله سبحانه ، ونيل درجات الزلفى لديه . والإسلام وسيلة للوصول إلى الهدف ،وعلى والأئمة عليهم السلام هم الإدلاء والهداة ، إلى تلك الوسيلة ، والمعينون على الوصول .

وقد أراد الله سبحانه من عدوله عن التصريح بذلك أن يشعر هذا الإنسان بأن ثمة غاية سامية ، وهدفاً مقدساً ، لا بد أن يسعى إليه ، ويسلك السبل الموصلة ، ويتطلب الهداية من الإدلاء عليه .

فإذا تحدث عن صراط وطريق ، علم أن للطريسق نهايسة ، وللصراط غاية . وعلى الإنسان أن يتساءل عنها ، ويبحث ويستدل . فإذا عرف أنها رضا الله سبحانه . فإنه سوف لن يتساهل في جعلها نصب عينيه في كل موقف ، وحركة وسلوك .

أما كلمة : ( الإسلام ) أو ( الأئمة ) أو ( علي ) فسهي لا تدل على ذلك بصورة مباشرة أو غير مباشرة ، بل لا بسسد مسن التماس البيان من جهات أخرى، وقد لا يخطر على البال طلسب بيان من هذا القبيل .

ثانياً: إن الله سبحانه أراد أن يشير إلى القيمة السامية الأحكام الإسلام ، فإذا شعر الإنسان بأن الإسلام هـو الصراط المستقيم ، الموصل إلى الله سبحانه ، فإن الشعور يعطي المضمون الإسلامي في مجال الممارسة فيمة روحية وإيمانية . ويدفع إلى المزيد من الارتباط الروحي والمعنوي بالإسلام ، وإلى المزيد من الإخلاص، والتقدير ، والتقليش المسلام ، وإلى المزيد من

إذن ، فلا مجال لأن تكون صلاة هــــذا الإنسـان كنقــر الغراب، ولا لأن تكون عباداته مجرد طقوس ، وحركات خاويــة . بل عليه أن يدرك أن الإسلام ، والإمام ، والأئمة ليسوا هم الهدف المقصود لذاته . وإنما هم وسائل ووسائط عليه أن يستفيد منسهم للدلالة والهداية ، والمعونة في الوصول إلى الهدف والحصول عليه .

إلى الموسول إلى المساعدة في الوصول إلى المهداف العليا ، والغايات السامية . وذلك بما لديهم من معرفة دقيقة وعميقة ، ثم بما لهم من قيمة روحية ومعنوية ، وبموقعهم المتميز في التكوين الإيماني والعقيدي للإنسان المسلم .

تاللتاً: إن ذلك يبعد الإنسان عن ان يتعصب لغير جهة تبرر التعصب المعقول والمقبول. حيث يفهمه أن المطلوب ليس هو التعصب للإسلام، لأنه دين موروث، فإن التعصب للإسلام أي ها هو موروث يكون جريمة كبيرة وعظيمة، وإنما المطلوب هو التعصب للإسلام، لأنه الصواط المستقيم، ولأنه الحق والصدق. وما سواه باطل ومزيف، أو مشوه ومحرف.

# (ال) في الصراط للجنس أو للعهد:

وقد يسأل البعض عن كلمة (ال) في الصراط هل هــــي للجنس ، أو للعهد ؟!

ونقول: مَرْزَمَيْنَ تَكَدِيْرُرُونِيْ رَسُويُ

إنه لا مبرر لكونما عهدية ، لأن العهد إما ذكرى ، أو ذهني أو خارجي . ولم يتضح توفر أي من هذه الأمور الثلاثـــة في هــــذا المورد .

وحتى لو كانت عهدية ، فإنه العهد ، إنما هو للإسلام ، أو الدين الحق .

وحين تكون جنسية فذلك أقوى في الدلالة على المقصود، حيث تشير إلى أن طبيعة الصراط المسستقيم هسي الإيصال إلى الهدف.

فيكون المراد: أن الصراط جنسس منحصسر في فسرد، كالشمس ، التي هي معنى عام وكلي منحصر في هسذا الجسرم السماوي المضيء بالنهار وإذا أنحصر الجنس في فرد ، فإن كسل القلوب والعقول ، والأبصار ، وحركة اليد في إشاراتها تتوجه إليه مباشرة وإلى خصوصيته ، بسبب تفرده وتعينه .

### وصف الصراط بالمستقيم: لماذا ؟!

قالوا: إن كلمة (الصراط) تعني الخطط الأقرب بسين نقطتين. فهو إذن يستبطن الاستقامة . لأن أقرب خط بين نقطتين هو الخط المستقيم وهذا الخطواحد ، ولا يمكن التعدد فيه .

وهو أيضاً يصلك بالهدف بصورة مباشرة .

ولذا ، لو افترضنا خطين متوازيين يسيران ، فإنهما لن يلتقيا في نقطة وهدف واحد ، بل يصل إليه أحدهما دون الآخر . امــــا في صورة التعرج فقد يصل الخطان إلى الهدف ، وقد يكون التخلسف عنه منهما معاً ، أو من أحدهما. والخطوط المتعرجة تكون: أطول.

وتتعدد .

وقد لا توصلك إلى الهدف .

وقد أشار سبحانه إلى ذلك حسين قال : ﴿وَإِن هَذَا صراطي مستقيماً فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ ١٣٢.

والخط المستقيم باتجاه هدف إذا انحرف عن الاستقاعة ، فإنه لن يصل إلى الهدف قطعاً . نعم لو انحرف مرة أخرى فسبان كسان الانحراف الثاني باتجاه الهدف ، فإنه يصل إليه ، وإن لم يكن باتجاهه فإنه يحتاج إلى انحراف آخر ، وهكذا .

فإن كان الصراط يستبطن معنى الاستقامة حقاً ، فإن المقصود هنا من كلمة ( المستقيم ) هو التأكيد على خصوصية الصراط هذه ، وذلك من أجل :

التصريح والتأكيد على أقربيته إلى الهدف بالنسبة لسسائر الطرق ،بدلاً من الاعتماد على الانتقال من المعسني الستركيبي إلى المعنى التجزيئي ، الذي يفصل الصفة عن موصوفها ذهناً .

١٣٢ سورة الأنعام الآية ١٥٣ .

الإشارة إلى قصره ، وسرعة الوصـــول مــن خلالــه إلى درجات القرب والفوز بها .

الإشارة إلى أنه الطريق الواحد،الذي لا ثاني له.

الإشارة إلى إيصاله الأكيد ، في مقابل غيره مما قد لا يوصل أصلاً .









# نسبة الصراط إلى غير الله سبحانه:

إن من يراجع الآيات القرآنية يجد : أنما جميعاً باستثناء آيتين قد نسبت الصراط إلى الله سبحانه . فاقرأ الآيات التالية ، وقـــس عليها غيرها

﴿صراط العزيز المميد﴾١٣٣.

﴿صراط ربك مستقيماً ١٣٠٠.

﴿ وإن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه الم ١٣٥٠.

المسراط الله المرات ويرون مدى

والآيتان اللتان نسب فيهما الصراط لغير الله هما:

١٣٣ سورة سبأ ، الآية ٦ . وسورة إبراهيم ، الآية ١ .

<sup>&</sup>lt;sup>١٣٤</sup> سورة الأنعام ، الآية ١٢٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>١٣٥</sup> سورة الأنعام ، الآية ١٥٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳۱</sup> سورة الشورى ، الآية ٥٣ .

قوله تعالى : ﴿قُل : إنني هدائي ربي إلى صداط مستقيم ، ديناً قيماً ﴾ ١٣٧.

فإنه اعتبر في هذه الآية : أن الصراط المستقيم هو الديــــن القيم ، أي هو صراط موصوف بأنه دين قيم ..

ولكنه تعالى أيضاً لم ينسب في هذه الآية الصراط إلى أحمد . بل تركه عرضة للاحتمالات ، مع العلم أن الدين القيم هو صراط الله سبحانه أيضاً .

فينحصر نسبة الصراط لغير الله سبحانه في خصوص: آية سورة الفاتحة : صراط الذين أنعمت عليهم ..

فهنا أسئلة ثلاثة :

الأول : لماذا اختصب سورة الفاتحة بهذا الأمر ؟

الثاني : ما هو السبب في نسبة الصراط هنا فقط لغير الله سبحانه ؟

الثالث : لماذا احتاج إلى هذا التفصيل بعد قوله : الصــواط المستقيم ؟

١٣٧ سورة الأنعام ، الآية ١٦١ .

# ونقول في الجواب عن هذه الأسئلة:

أولاً: إن نسبة الصراط في سورة الفاتحة إلى الذين أنعم الله عليهم ليس معناها أنه لم ينسبه في الله نفسه ، وذلك لأن صراطهم هو في النتيجة والمآل صراط الله سبحانه . فهو ينسبه إليهم ، لأنه صراطهم الذي اختاروه ومشوا فيه وقطعوه .. وإن كان الله سبحانه هو الذي سنّه وشرعه لهم .

ثانياً: إن الله تعالى حين نسب الصراط، للذيـــن أنعــم عليهم، فقد أراد أن يقول: إن الذي اهتدى إلى صراطه المستقيم، فإنما اهتدى إليه بنعمة منه تعالى وبفضله وهدايته ؛ فيكون ذلـــك أدعى للإخلاص له، والارتباط به سبحانه وتعالى .

وذلك لأن الإنسان \_ بطبيعته \_ يتعامل مع الأمـــور مــن خلال حواسه الظاهرية بالدرجة الأولى ، ثم ينتزع مــن القضايــا المحسوسة قضايا تصورية ، ثم يبحث عن قواسمها المشتركة ويسقط خصوصياتها ، ليكتشف المبدأ والنظرية ، والقاســـم المشــترك ، والقاعدة .

وقد أراد سبحانه لنا هنا : أن يجسد لنا هديـــه وتعاليمــه لننتقل من المضمون الواقعي والحسي ، الغني بالقيم والجمــالات ، ليمثل لنا إغراء يدعونا إلى الالدفاع إليه ، والالتزام به ، والتعـلطي معه ، من موقع الوعي ، والمشاعر المرتكزة إلى مناشتها ، فنكــون أكثر اقتناعاً ، وأعمق إيماناً ، وأشد تمسكاً والتزاماً به . حتى إننــا لنضحي من أجله بالعالي والنفيس عين يقتضي الأمر ذلك .

أما إذا اقتصر على المضم ون التصوري ، والتخيلسي التجريدي ، فإن الاندفاع لن يكون بالمستوى المطلوب ، بل سوف يعاني من حالات التردد والخوف من جسدوى أو مسن إمكانية وواقعية ما يطلب منه . ولن يكون في موقع الرضي والثبات والطمأنينة في الممارسة وفي الموقف.

ولا أقل من أن ذلك لن يكون قادراً على الإثارة والإغسواء بمستوى ما لو كان المضمون حسياً ومتجسداً .

أضف إلى ما تقدم : أن من مصلحة الإنسان أن يتطلسب أقصى درجات الهداية وأجداها وأوضحها ، وأشسدها تأثيراً ، والهداية الحسية هي الأقوى والأجدى حيست تريسك القيسم ، والجمالات متجسدة أمامك ، وتدفع بك ، وتشدك إليها .

فإذا صاحب ذلك تنفير ، وتخويف من صــــــراط الضــــالين والمغضوب عليهم . فإن كل المقومات المطلوبة للاندفـــــاع بقــــوة تصبح جاهزة ومستعدة للتأثير وللتحريك باتجاه الهدف الأقصــــــى والأسمى .

وبعبارة أوضح: إن النعمة والاستزادة هــــي هــدف الطالب في جامعته ، وهدف المزازع في حقله ، وهدف العـــابد في محرابه ، و.. ويتحرك الإنسان من أجل الحصول عليـــها بصــورة عفوية فيسلك إليها أقرب السبل وأكثرها أمناً . وهــو الصــراط المستقيم .

فإحساسه بأن ثمة نعمة وثمة استزادة، يمثل دافعساً لـــه إلى التحرك نحوها . وإن الغضب الإلهي ــ والله سبحانه هو أعظم قـــوة تملك التصرف في حياة وشؤون الإنســـان وغـــير الإنســـان . ثم الضلال عن الهدف ، وعن طريق الوصول إليه، نعــــم، إن هـــذا الغضب وذلك الضلال لما كان الإنسان ينفر منه ويبتعــــد عنـــه

بصورة عفوية أيضاً .. لأن الغضب والضلال يوحيـــان بــزوال النعمة، أو بعدم الحصول عليها ، فلا بد له إذن من الابتعاد عـــن سبل المغضوب عليهم والضالين لتفادي أية سلبية تنشأ من اتبـــاع سبيلهما .

ويلاحظ أخيراً: أنه تعالى قد عبر بكلمة "أنعمت" السبق تفيد معنى ينطبق على جميع الأمور التي تعني الإنسان من صحة أو مال أو قدرة ، أو جاه أو هداية أو علم ، أو أمن أو أي شيء آخر يسهم في إسعاد الإنسان ، ويمكن له أن يحصل عليه . وهذا نوع آخر من الترغيب والتحفيز للسير على ذلك الصراط .

وكل ذلك يفسر لنا السبب في أن ذلك قد ورد في ســورة الفاتحة التي تتكرر في كل يوم عشر مرات على الأقل. فقد أريـــد منه أن يصبح خلقاً ، وطريقة ، وحركة عفوية ، من خلال ارتكــاز ذلك في نفس الإنسان وروحه وكل وجوده .

# النعمة والنكومة والنكومة والمارس

وقد يتخيل البعض: أن الذين أنعم الله عليهم. قد تسببت لهم نفس تلك النعمة بالنقمات، فقد أوذي الأنبياء، وقتل الحسين بن علي عليه السلام في كربلاء بصورة مفجعة. وقال علي عليسه السلام لأهل العراق: "لقد ملأتم قلبي قيحاً" ١٣٨.

<sup>150</sup> فمج البلاغة - بشرح عبده - الخطبة رقم ٢٦ ج ١ ص ٦٦ .

ومع هذا ، فكيف نفسر قوله تعالى : ﴿فَأُولَكُ مَعَ الذَّينَ أَنعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَ مَــنَ النبييـنَ والصديقين ، والشهداء والصالحين الم ١٣٩٤.

حيث عد سبحانه الشهداء أيضاً في جملة من أنعم عليه، مع ألهم يواجهون الحتوف ، بشفار السيوف ، مع مـا يصـاحب ذلك من آلام ومشقات وأهوال ، ومحن .

هذا بالإضافة إلى الأنبياء الذين يواجهون المصائب والبلايك والعظائم والرزايا .

وخلاصة الأمر: إن هذا وفق تصورهم - لا يتناسب مع نسبة النعمة لهم ، بل ذلك نقمة ، لأنه ليس إحساناً وتكريماً إلهياً . فكان المناسب أن يقول : صراط الذين أتعبتهم وأشقيتهم بالمصائب في سبيل هذا الدين

ونقول في الجواب :

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳۹</sup> سورة النساء ، الآية ٦٩ .

فيها . فهل تتجسد بالمال ، أو بالسلطة ، أو بالجاه ، أو بـــالمنصب، أو بالقوة الجسدية ، أو بالجمال ، أو بالعرق ، أو ..

فقد يشعرك المال بالطمأنينة ، والسعادة ، والراحة النفسية ، ولكنها طمأنينة ، وراحة وسعادة تبقى محدودة بحدود ، ومقيدة بقيود لا تتجاوز قيمة المال نفسه . فإذا مرضت فقد تستفيد مسن مالك لدخول أرقى المستشفيات ، واستخدام أحدث الأجهزة ، والاستفادة من خبرات أمهر الأطباء ، وو.. ولكن هل هذا هو كل شيء . وهل حصلت على الطمأنينة وعلى السعادة بأعلى مراتبها؟ وهل زال هاجس الخوف على حياتك بصورة فحائية ؟

إن المال يماشيك ويصل معك إلى حد معين ، ثم يقف عنده ، وكذلك الجاه ، والسلطة وو .. وبعد ذلك ... وهذه هي المرحل الأخطر والأهم - لا بد أن تبحث من جديد عن السعادة والطمأنينة الحقيقية في غير ذلك كله ، لتجدها متمثلة في رضى الله سبحانه ، وفي الإيمان والسكون بذكره كما قال تعالى : ﴿إِيا أَيِها النفس المطمئن قُلْ الجعسي إلى ربك راضية مرضية قال شأحانه : ﴿إلا بذكر الله تطمئن القلوب﴾ ١٠١٠ .

الله الفجر ، الآيتان ٢٨ و٢٩ .

١٤١ سورة الرعد ، الآية ٢٨ .

ولأجل ذلك يكون الشهداء سعداء ، والأنبياء والصلخون والأولياء سعداء ، وفي نعمة حقيقية . هم في نعمة وفي سعادة حقى وهم يتألمون ويواجهون المحن ، والبلايا، ويستشهدون . وتــــأكل السيوف أجسادهم .

وهذا ما يفسر لنا: قول مسلم بن عوسجة ،أو سعيد بن عبد الله الحنفي للإمام الحسين عليه السلام في كربسلاء: لسو علمت أي أقتل فيك ثم أحيا ، ثم أحرق حياً ، ثم أذرى ، يفعل بي ذلك سبعين مرة ، ما فارقتك ، حتى ألقى همامى دونك ١٤٢.

وقال علي عليه السلام : والله ، لابن أبي طـــــالب آنـــس بالموت من الطفل بثدي أمه ١٤٣.

وحين ضرب عليه السلام بسيف ابن ملجم لعنه الله قـــل : فزت ورب الكعبة المنه .

الإرشاد للمفيد وعن تاريخ الطبري ج ٦ ص ٢٣٩ .

۱۴۲ نمج البلاغة – بشرح عبده – ج ۱ ص ٤١ ط دار المعرفـــــة – بيروت .

انترجمة الإمام على من تاريخ دمشق (بتحقيق المحمودي) ج ٣ ص ٣٠٣ . ومقتل أمير المؤمنين عليه السلام لابن أبي الدنيا مطبوع في مجلة تراثنا سنة ٣ عدد ٣ صفحة ٩٦ . وينابيع المودة ص ٩٥ .

وحين قال ابن زياد لزينب رحمها الله : كيف رأيتِ فعل الله بأهل بيتك ؟

قالت : ما رأيت إلا جميلاً ١٤٥٠.

وسأل الحسين عليه السلام القاسم ابن الحسن عليه السلام: يا بني ، كيف الموت عندك ؟

قال: يا عم ، أحلى من العسل . ١٤٦

إلى نماذج كثيرة أخــــرى للرضــــى والتســــليم والإيمـــان والإحساس بالسعادة وبالفوز بلقاء الله سبحانه .

وهذه هي النعمة الحقيقية التي يختسار الله الشهيد على أساسها ، ثم يمضي القرار الإلهي بها من خلال التكليف الإلهسي ، ثم المبادرة العملية من هذا المكلف لإنجاز ذلك التكليف ، ويتسوج ذلك بالاصطفاء ، الذي هو التعبير عن الوضى الإلهى العامر .

أما المال والجمال والقوة وسوى ذلك فلـــن يســـتطبع أن يمنحك هذه السعادة و التي قد يجدها الفقير المعدم ، ويفقدها الغني بماله ، الفقير بما سوى ذلك ــ بل إن أفقر الناس هم الأغنياء .

<sup>150</sup> نفس المهموم ص 371 . واللهوف ص ٦٧ .

١٤٦ نفس المهموم ص ٢٠٨ . عن اللهوف ص ٨٢ و٨٣ .

ولأجل ذلك صح التعبير عن الشـــهداء والأوليساء وو.. بـــ"أنعمت عليهم".

وإن شئت لخصت ما تقدم على الشكل التالي :

إن النعمة هي الحصول على المطلوب ، وتحقيق الغايسة المتوخاة ، والنقمة هي الخيبة والحسران في هذا المجال .. أما الألم والتعب الموصولان إلى الغاية فليسا نقمة أبداً . فما تعرض له الأنبياء والأوصياء والمؤمنون ، لا يعتبر نقمة ، لأن ذلك لم يجعلهم يخسرون نعمة القرب من الله ، والحصول على مقامات الزلفي منه ، بل قد زاد ذلك في علو درجاهم ، وفي صقل إيماهم ، وتصفيلة وتغذية نفوسهم . الأمر الذي زاد في استحقاقهم للألطاف الإلهية ، وللتوفيقات والبركات الربانية . فآلامهم تلك كانت سبباً في زيادة توغلهم في النعم .

من هم الذين أنعم الله عليهم:

لقد حدد الله سبحانة لنا الدين أنعم عليهم ، فقال :

﴿ فَأُولَئِكُ مِعَ الذينَ أَنْعُمُ الله عليهم مسن النبيسن والصديقين ، والشهداء والصالحين وحسن أولنك رفيقاً ﴾ ۱۴۷.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> سورة النساء ، الآية ٦٩ .

## شمول الآية للنبي (ص) والأثمة (ع):

وقد يدّعي البعض: أن الآية تشمل الأنبياء السابقين على نبينا (ص) ، لأنها نزلت في أول البعثة ، ولا تشمل نبينا الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم ، والأئمة الطاهرين من أهل بيته عليهم السلام ، لأنهم حين نزول الآية لم يكونوا موجودين ، أو ما كانوا يمثلون أسوة وقدوة للناس ليأمر الله سيبحانه بالتمسك بهم ،

## ونقول:

إن الجميع مقصود بالآية حتى نبينا الأكرم وأئمتنا عليهم الصلاة والسلام . لأن الآية هنا مسوقة على نحو القضية الحقيقية ، لا القضية الخارجية أو الذهنية

ولتوضيح ذلك : نقول : إن كل قضية لا بد لهـ مـن موضوع يكون الحكم عليه ، وهو أقسام ؛ فإنك :

إذا قلت : كل جبل يأقوت ممكن الوجود . فجبل الياقوت لا وجود له في الواقع الخارجي ، بل هو موجود في ذهنك فقطط (فهذه قضية ذهنية موجبة) .

إذا قلت : كل من في الغرفة عمره أقل من عشرين سنة ، أو كل من في المعسكر قد درب على حمل السلاح ، أو كل من في هذا المدرسة يحمل الشهادة الابتدائية . فقد لوحظ موضوع الحكم إذا قلت: كل إنسان قابل للتعليم العالي . أو قلت: مسن شهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمد رسول الله فسسهو مسلم . أو قلت: كل ماء كري فهو طاهر ومطهر . أو كل من أنعم الله عليه فهو مهتد إلى الصواط المستقيم . أو من بلغ وهو عاقل فقد وجبت عليه الصلاة . وكذا : لله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً .

فموضوع الحكم في هذه الأمثلة كلها قد لوحظ وجوده في نفس الأمر والواقع: أي أن الحكم إنما كان على الطبيعة بما لها من أفراد محققة الوجود، ومفروضة ومقدرة الوجود معاً. فكلما فرض وجوده - وإن لم يوجد بعد - فهو داخل في الموضوع ويشمله الحكم. فإذا وجد فان الحكم يثبت له بصورة تلقائية، ولا يحتاج إلى إنشاء حكم جديد.

وهذا ما نسميه بالقضية الحقيقية الموجبة .

وما نحن فيه من هذا القبيل. فمن أنعم الله عليه من الأولين والآخوين قبل نزول الآية وبعد نزولها فهو مهتد إلى الصـــراط. كما أن من شهد الشهادتين فهو مسلم حتى ولو ولد بعـــد آلاف السنين ، من هذا التاريخ ، وهكذا سائر الأمثلة

#### نحن والسابقون:

وقد يتخيل البعض: أن الذين أنعم الله عليهم إذا كانوا هم الأئمة والنبي والشهداء والصالحون. من هذه الأمة بالإضافة إلى من سبقهم. فإن معنى ذلك: هو أن المصاديق الفضلسى والمثلسى لذلك يكون عمرها من عمر رسالة نبيناً (ص) نحن المسلمين، ولم يكن بمقدور من سبقنا من الأمم أن يصل أو أن يتصل به، ولا أن يطلع على ما استجد من تعاليم توجب المزيد من الرقي والسسمو والقرب.

أضف إلى ذلك: أن معنى ذلك أن الصراط المستقيم أصبح من الأمور النسبية ، التي تتفروت وتختلف باختلاف الأشخاص والأزمان . فالمرتبة التي يمكن أن يصل إليها الناس بعد بعثة نبيناً (ص) وإمامة الأئمة الأطهار عليهم السلام تصبح أكمل وأتم من المواتب التي توفرت للأهم السابقة على بعثته (ص) .

فإن نبيناً أفضل من أنبيانهم ، وتعاليمه أكم ل وأتم مسن تعاليمهم ، وتجربتنا أغنى من تجربتهم . وقدا فسر العلماء تعدد الشرائع بعدد الأنبياء أولياء العزم ،حيث كان السابق منهم عليهم السلام يمهد للاحق ، على مستوى تنمية القابليات والاستعدادات لتأهل الإنسان وتمكينه من مواكبة وتقبل وتحمل المستوى الجديد والشريعة الجديدة ، التي ستنسخ سابقتها .

#### ونقول:

إننا نجمل توضيحنا في إطار النقاط التالية:

إن الصراط الموصل إلى الله سبحانه واحد ، لا يمكن التعدد فيه ولا الاختلاف ، فمن يسير على تعاليم إبراهيم عليه السلام يصل إلى الله سبحانه ، وكذلك من يسير علمى تعماليم موسمى وعيسى عليهما السلام .

والباب مفتوح أمام الجميع والشريعة وسيلة للوصــــول . غاية الأمر :

والمعيار هو ما يحصل علية من درجة خلوص وإخسلاص ، وصفاء ونقاء، ومعرفة ، ولا يتحصر ذلك في سابق ، ولاحسق ، فإبراهيم الخليل عليه السلام قد سبق من سبقه ومن لحقسه مسن الأنبياء حتى موسى وعيسى ، باستثناء نبينا محمد (ص) ..

فكما استطاع إبراهيم الوصول إلى تلك المرتبسة العليسا ، فيمكن لغيره أن يصل أيضاً إليها ، وقد وصل نبينسا (ص) مسن خلال شريعة إبراهيم إلى درجات ربما لم يبلغها إبراهيم نفسه . إن نبينا محمداً (ص) كان في الأصل على شريعة إبراهيم على الأصل على شريعة إبراهيم عليه السلام قال تعالى: (أثم أوحينا إليك: إن اتبع ملة ابراهيم حنيفاً، وما كان من المشركين) ١٤٨٠.

وقد كان موسى وعيسى على شريعة إبراهيم أيضاً، وقسد أرسلهما الله سبحانه إلى بني إسرائيل . وقد كان هناك شسسريعتان فقط : هما شريعة إبراهيم عليه السلام ، وشريعة نبينا محمد (ص) . بل إن شريعتهما أيضاً واحدة وقد قال تعالى : ﴿مللة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل المال ولذلك نصلي على نبينا وآله وعلى إبراهيم وآل إبراهيم في سياق واحد ، ولعل ذلك للإلماح إلى هذا الأمو .

وكون موسى وعيسى وغيرهما من أولياء العزم لا يلزم منه أن يكون لهما شرائع مستقلة لأن المقصود بكون النبي من أولي العزم ، هو أنه يملك طاقة وقلوة يستطيع معها مواجهة التحديدات الكبرى ، حتى ليواجه عليه السلام فرعون الذي كان يدعي الربوبية ، ويواجه بني إسرائيل وهم قتلة الأنبياء ، وأصعب النساس انقياداً لنبي .

١٤٨ سورة النحل ، الآية ١٢٣.

١٤٩ سورة الحج ، الآية ٧٨ .

ونسخ بعض الأحكام في شريعة سابقة ، لا يعــــني نســـخ أساس الشريعة ، بل هو على حد النسخ الذي يكون في أحكــــام الشريعة الواحدة . كما تنسخ آية في القرآن آية قرآنية أخرى .

فهذا كله لا يعني : أننا أمام شرايع مختلفة ، كما أنه لا يعني رفعة مقام النبي اللاحق في أولي العزم أو غيرهم ، على مقام النسبي السابق . وقد ذكرنا إبراهيم كمثال ناقض لذلك التصور الخاطئ .

إننا لا نمنع من أن يستفيد اللاحقون من تجربة السابقين . ولا أن يسهم السابقون في تنمية قابليات واستعدادات مسن يسأي بعدهم . ولكن هذا لا يعني : أن يكون طريق الوصول إلى أعلسي المراتب قد كان موصداً أمام السابقين ، فإن طريق الوصول لله مفتوح أمام الجميع ، وإذا كان ثمة من تفساوت أو اختلاف في الوصول ، فيعود إلى الإنسان فيسه .

ليس لله على الكافر نعمة ؟:

ومن الأمور المثيرة للعجب الله نجلاً بعض المفسرين يدعي: أنه ليس لله سبحانه على الكافر نعمة ، واستدل على ذلك بقول تعالى : (صراط الذين أنعمت عليهم). حيث خصت الآية النعمة بالمؤمنين ، إذ لو شملت الكافرين لكان معنى ذلك هو أننا نطلب هنا الهداية إلى صراط الكافرين أيضاً ، لأهم ممن أنعهم الله عليهم حسب المدعى .

وهذا الكلام وإن كان باطلاً ، لا يستحق الالتفات إليه ، لكننا مع ذلك نقول :

إن هذا القائل ليس فقط لم يقرأ القرآن ، فإنه أيضاً لم يقرأ بقية نفس هذه الآية : وهو قوله تعالى : ﴿ عير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾ . ولم يقرأ أيضاً قوله تعالى : ﴿ ومن يبدل نعمــة الله من بعد ما جاءته ، فإن الله شديد العقاب ﴾ " " .

وقوله: ﴿ إِنَّا بِنِي إِسَرَائِيلَ الْكَسَرُوا نَعْمَتَ النَّيِّ الْنَعْمَةُ عَلَيْكُم، وأُوفُوا بِعَهْدِي أُوفُ بِعَسَهْدِكُم ، وإِيسَايُ فَارَهْبُونَ ﴾ (١٠٠ . ﴿ إِيعَرِفُونَ نَعْمَلُهُ اللهُ تُسَمَّ يِنْكُرُونِهُا ، وأكثرهم الكافرون ﴾ (١٠٠ . وأكثرهم الكافرون ) (١٠٠ .

وقال تعالى : ﴿أَفْبِالْبِاطْلُ يؤمنُونَ وَبِنْعَمَـــةُ اللهُ هَــم يكفرون﴾١٠٣.

وقال سبحانه : ﴿ أَفْلِنْعُمْ أَاللَّهُ يَجْدُونَ ﴾ " " .

التات كاميوز/علوج بسيادي

١٥٠ سورة البقرة ، الآية ٢١١ .

١٥١ سورة البقرة ، الآية ٤٠ .

١٥٢ سورة النحل ، الآية ٨٣ .

١٥٣ سورة النحل ، الآية ٧٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> سورة النحل ، الآية ٧١ .

وقال : ﴿أَلُم تَــر إلــى الذيــن بدلــوا نعمــة الله كفرا﴾اخ°°۰.

إذن ، هناك قسمان من الذين أنعم الله عليهم : أحدهما لم يبدل نعمة الله كفراً ، ولم يغضب الله عليه ، ولم يضل الخ . . وهم الذين تطلب الهداية إلى صواطهم .

والآخر : بدل وغيّر ، وغضب الله عليه ووالح .. فنحـــــن نحترس منهم ونستثنيهم .

إعراب غير المغضوب:

إذا قلنا: إن كلمة غير المغضوب بدل من كلمة: الذيـــن أنعمت عليهم، فإن المقصود هو إضافة الصراط إلى البدل نفســه أي: صراط غير المغضوب الخ.. ويكون غير المغضوب عليهم هم نفس الذين أنعم الله عليهم.

وأما إذا قلنا :إن كلمة : غير المغضوب صفة للذين . فــيرد سؤال : كيف يصح وصف المعرفة بكلمة غير ، التي هي متوغلة في الإبمام . ولا تتعرف بالإضافة ، وهم يقولون: لا يصــــح وصــف المعرفة بالنكرة .

<sup>°°°</sup> سورة إبراهيم ، الآية ٢٨ .

## ونقول في الجواب:

أولاً: إن كلمة غير قد يوصف بها المعرفة أيضاً ، وذلك إذا وقعت بين متقابلين ، مثل : الحركة غير السكون، حيث إن التقابل بين السابق واللاحق يقرّبها من المعرفة ، لإتضاح معناها بواسطة الطرف الآخر الذي وقعت وصفاً له .. وما نحن فيه مسن هذا القبيل ، لوقوعها بين من أنعم عليهم ، وبين المغضوب عليهم. فصح وصف المعرفة بها هنا أيضاً لأجل ذلك .

وثاتياً: كلمة الذين ليست من قبيل المعرف بالعلميسة ، لأنها إنها تعرفت بواسطة الصلة ، وهذا التعريف لا يصل إلى درجة سائر المعارف من حيث درجة التحديد ، بل يبقى لكلمة (الذين) عموم وسعة . فكلمة الذين شبيهة بـ (ال) الجنسية أو الحقيقيسة التي تدخل على كلمة (رجل) و (بعير) فتقــول : الرجسل . والكريم . فإنها لا تصل إلى درجة التحديسد والتعريسف بالعلمية .

إذن ، فيصح وصف كلمة الذين الستى عرفست بالصلسة بكلمة: غير المغضوب عليهم . وإن كانت متوغلة في الإبحام ، لأنحا قد تضيقت بالمضاف إليه كما تضيقت كلمة الذين بصلتها .

## لماذا المغضوب:

أما السوال: من هم الذين صدر منهم الغضب على أولنك الناس، فجوابه :

1 – أننا لا نجد ضرورة لاعتبار فاعل الغضب على أولئك المجرمين هو خصوص الذات الإلهية المقدسة، إذ أن كل من لـ ذرة من الوجدان، والعقل والضمير لا بد أن يغضب علـى المجرمين والمنحرفين. فليكن غضب كل هؤلاء أيضاً بالإضافة إلى غضبــه تعالى مقصوداً في هذه الآية. ولأجل ذلك لم يعين سبحانه فــاعل الغضب، بل جاء باسم المفعول: (المغضوب عليهم).

أليس الله وملائكته، والمؤمنون، وكل الشرفاء، والعقسلاء، وأصحاب الضمير الحي معنيين بمكافحة من سبب الله ورسوله، وسب علياً، وفاطمة، والحسنين ، والأئمة على منساير، وابستزهم حقهم؟!.

ألسنا جميعاً معنيين بمكافحة من احتل أرضنا وعاث فيـــها فساداً، وأهان وعبث بمقدساتنا، واستحل دماءنسسا، وأعراضنسا، وأموالنا، وأوطاننا؟!. إذن، فالله قد أبمم فاعل الغضب ولم يصــرح بــه، ليفيـــد المشمول والعموم لكل من يغضب للحق. وينفر من فعل الباطل.

۲ – ثم إنه تعالى قد عبر عن هذا الغضب بصيغـــة اســم المفعول، ولم يستعمل صيغة الفعل، حيث لم يقل: الذيــن غضــب عليهم. لأن صيغة الفعل تفيد التصرم والزوال، وهو تعالى إنما يريد أن يقرر فعلية الغضب، والدوام والثبات والاستمرار فإن هذا أشد من الزجر، وأدعى للإنزجار.

٣ – وإنما عبر بالمغضوب، مشيراً بذلك إلى الغضب مـــن
 أجل أن يعرفنا الداعي والسبب لسلب النعمة، وهـــو إجرامــهم
 المقتضى للغضب، ثم للعقوبة والجزاء.

#### من هم المغضوب عليهم والضالون:

وقد ورد في الروايات، وذهب إليه عدد من المفسرين : أن المقصود بـ ( المغضوب عليهم ) : اليـــهود . والمقصود بــــ (الضالين ) : النصاري المعاري ال

والظاهر: أن هذا من باب الانطباق ، حيث إن اليهود والنصارى من مصاديق المغضوب عليهم ، ومن مصاديق الضالين . والآية عامة صالحة للانطباق عليهم وعلى غيرهم ممن يعمل عملهم . وفي الآيات القرآنية ما يدل على انطباق (المغضوب عليهم ) على غير اليهود ، وانطباق الضالين على غير النصارى .

فأما بالنسبة لعنوان المعضوب عليهم ، فنقرأ الآيات التالية: ﴿والخامسة أن غضب الله عليها إن كـان مـن الصادقين﴾ ١٥٦.

﴿ أَلَم تَر إلَى الذينِ تُولِوا قوماً غضب الله عليهم ﴾ ١٥٠٧.

وخاطب سبحانه أهل الكتاب بقوله : ﴿وَيِاقُ ا يَعْضَــــبُ من الله ، وضربت عليهم المسكنة ﴾ ١٥٨.

وبالنسبة للضلال ، فقد قال تعالى : ﴿وَمِن يَكُفُر بِاللهِ وَمِلْكُنَّهُ ، وَكُنْبِهُ وَرَسِلُهُ ، وَالْيُومِ الآخر ، فقسد ضسل ضلالاً بعيداً ﴾ 109.

﴿ومن ضل فقل: إنما أنا من المنذرين ١٦٠٠. ﴿ومن يعص الله ورسكوله فقد ضل ضللاً مبيناً ١٢١٠.

مرا تقية تكويز المواني وسدوى

١٥٦ سورة النور الآية ٩.

١٥٧ سورة المجادلة الآية ١٤.

١٥٨ سورة آل عمران الآية ١١٢ .

١٣٩ سورة النساء الآية ١٣٦ .

١٦٠ سورة النمل الآية ٩٢ .

١٦١ سورة الأحزاب الآية ٣٦ .

وهناك آيات كثيرة أخرى .

فترى: أن الآيات الكريمة إما ناظرة إلى المؤمنين ، كالآيـــة الأخيرة ، وإما ناظرة إلى العصاة والمنحرفين بغض النظر عن الديانة التي ينتمون إليها ...

## التوضيح والتطبيق:

ولتوضيح ما سبق نقول:

إنه تعالى قد ذكر صفتين ، قد تتوافقان ، وقد تختلفان أي أن النسبة بينهما يكون هي العموم والخصوص من وجه ، كالطمير والأسود ، حيث يتوافقان في الغراب ، الذي هو طير وأسسود ، وقد لا يكون الأسود طيراً ، بل يكون ثوباً مثلاً . والطير قد يكون هاماً أبيضاً . فكل من الطير والأسود أعم من الآخر ، وأخص منه من وجه .

والمغضوب عليهم والضالون أيضاً كذلك ، فقد يكون الإنسان ضالاً في عقيدته ، وأفكاره . ومجرماً في سلوكه وأفعاله ، وإجرامه يثير الغضب ، فيبادر الغاضب إلى مجازاته . وقد يكون ضالاً لكنه ليس بمجرم ، فلا يثير غضباً ولا يستحق التاديب والجزاء المناسب . وقد يكون مجرماً ، لكنه ليس بضال .

فهناك إذن صفتان في مقابل المنعم عليهم ، قد توجـــدان في واحد من الناس أو أكثر . وقد توجد إحداهما في بعض النـــاس ، وتوجد الأخرى في بعض آخر .

ولا بأس بأن نطبق إحدى الصفتين على اليـــهود والذيــن اجرموا إجراماً ظاهراً ، فقتلوا الأنبيــاء ، وأفســـدوا في الأرض . فغضب الله عليهم لأجل ذلك .

وعلى النصارى الذين ضلوا وأضلــــوا النـــاس . فكـــان إجرامهم خفياً وذكياً .

مع العلم بأن اليهود أيضاً مصداق للشق الثاني ، فإلهم أيضاً ضالون ومضلون . والنصارى أيضاً حين يقتلون الأبرياء ويشنون حروبهم الصليبية على الحق والدين ، ويناصرون اليهود الغاصبين هم أيضاً مجرمون مغضوب عليهم لإجرامهم ، ولا بد من مجازاتهم على هذا الإجرام . فالآية لا تخص اليهود بوصف المغضوب عليهم ، ولا تخص النصارى بوصف الضالين . بل هي عامة تشمل حستى الملحد، بل والمسلم إذا أيرم ، فالسيحق العقاب، وكذا إذا ضلل وأضل .

فمن أغضب فاطمة عليها السلام يدخــــل في المغضــوب عليهم لقوله (ص): من أغضبها فقد أغضبني ، وذلك ظـــاهر لا يحتاج إلى مزيد بيان.

### تناقض يسىء إلى المعنى:

والغريب في الأمر هنا : أننا نجد نفس أرلتك الذين فسووا الآية باليهود والنصارى قد ناقضوا أنفسهم حين أضا أوا إلى ذلسك قولهم : إن المغضوب عليهم هم قوم عرفوا الحق ثم عاندوه . وهم الذين وصفهم الله تعالى بألهم ﴿قُوم عَضْبِ الله عليهم﴾ ١٦٢٠.

أما الضالون فهم: قوم ما عرفوا الحق ، وقصروا في طلبه، فضلوا . وهم الذين وصفهم الله بألهم ﴿قد ضلوا مسن قبل ، وأضلوا كثيراً ، وضلوا عن سواء السبيل﴾ ١٦٣٠ .

وهذا كلام عجيب ، قد لا يخطر حتى على بال النصارى أنفسهم في صياغة البراءة لأنفسهم ، إذ أنه يعنى : أن يكسون النصراني معذوراً في ضلاله ، ويكاد يكون هذا تبريراً لانحرافهم ، حيث إن ضلالهم كان نتيجة تقصير ، فلا يرقى إلى درجة الجريمسة الفاحشة .

ومعنى ذلك : أنه تعالى قد انتقل من الحديث عـــن أمــر عظيم الخطورة ، قد وصف به اليهود ،وهو كولهم من المعضوب عليهم إلى أمر سهل وبسيط ، وهو ضلال قوم بســـب تقصــير منهم. لا بسبب التعمد لغير الحق !!.

١٢٢ سورة المجادلة . الآية ١٤.

١٦٣ سورة المائدة الآية ٧٧.

#### ونقول:

إن الحقيقة قد تكون عكس ذلك ، أي قد تكون جريمة النصارى أعظم وأخطر من جريمة اليهود ، إذا عرفنا: أن النصارى أيضاً قد رأوا الحق وأعرضوا عنه ، وعاندوه . ثم قساموا بسدور الإضلال للناس بصورة ذكية وخفية .

أما اليهود ، فإلهم قد ضلوا عن الحق ، وهم يعرفون. ثم ارتكبوا الجرائم والموبقات . فهم ضالون ومجرمون . فلا بد مسن الحذر مرة من ضلالهم الظاهر ، ومن إجرامهم المفضوح ، أما النصارى فلا بد من الحذر منهم ألف مرة ، لألهم ينساقون وراء أهوائهم ، ويعملون على إضلال الناس بصورة ذكية ومساكرة . وقد نجحوا في ذلك ، قال تعلى : ﴿ لا تتبعوا أهواء قوم قسد ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيرا ، وضلوا عسن سواء ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيرا ، وضلوا عسن سواء السبيل ﴾ وقال : ﴿ الذين يتبعون الرسول النبسي الأمسي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل ﴾ \* " .

فهم إذن يعرفون الحق ، ولكنسسهم يتبعسون أهواءهسم ، ويضلون الناس أيضاً . وليست القضية مجرد ضلال ناشسى عسن تقصير ، قد لا يكون له هذا المستوى من الخطورة والقبح .

١٦٤ سورة الأعراف . الآية ١٥٧ .

#### ولا الضالين:

وإنما قال تعالى : ولا الضالين . بإضافة كلمة ( لا) ولم يقل: والضالين ، أو : وغير الضالين ، لسببين :

الأول: إن كلمة ( لا) صريحة في نفي ما بعدهـــــا ، أمــــا كلمة غير فإنما تنفيه بصورة نفى اللازم .

الثّاني: إنه تعالى لا يريد أن يكون المجموع المركب مسن المغضوب عليهم والضالين هو مدخول غير ، ليكونوا فريقاً واحسداً مقابل الذين أنعم الله عليهم .

بل يويد أن يستثني الفريقين أي : ( المغضوب عليهم ) و (الضالين ) . لا بشرط . حيث إنه يريد مقابلة الذين أنعهم الله عليهم بالمغضوب عليهم تارق وبالصالين أخرى ، وبالجموع المركب منهما ثالثة .

## إمامة أبى بكر في سورة الفاتحة :

ويحاول البعض أن يجعل من قوله تعالى: (صراط الذيست أنعمت عليهم) ، دليلاً على إمامة أبي بكر ، لأن المقصود بلذين أنعم الله عليهم هم المذكورون في قوله تعالى: ﴿فَأُولَئِكُ مَعَ الدَّينَ أَنْعُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ مِنَ النّبيينَ والصديقينَ ، والشـــهداء ، والصالحين) ١٦٠٠.

باعتبار أن أبا بكر هو رأس الصديقين : وقد أمرنا الله أن نطلب الهداية إلى صراط أبي بكر الصديق .

#### ونقول:

لنفترض: أن الآية تدل على إمامة الصديقين ، فهل تـــــدل على إمامة الصَّالحين ، والشهداء أيضاً . .

Y -قد ذكرنا في كتابنا : الصحيح من سيرة النبي الأعظم (ص) '' عدم صحة ما يستندون إليه في تسمية أبي بكر بالصديق ، لتناقض الروايات في سبب هذه التسمية ، وقلنا هناك : إن الظاهر هو أن هذا اللقب قد أطلق على أبي بكر بعد وفاته . ولهذا لم يستدل به هو ولا أحد من مؤيديه في يوم السقيفة على استحقاقه الخلافة مع حاجتهم الملحة لاستدلال كهذا ، ولا عطم بعد عروس.

١٦٥ سورة النساء . الآية ٦٩

۱۶۱ الصحيح من سيرة النبي ج ٤ ص ٤٤ - ٥٦ الصحيح

٣- هناك روايات كثيرة صحيحة السند ، مروية في عشرات المصادر الإسلامية المتنوعة تنص على أن الصديق الأكبر هو على عليه السلام، سماه بذلك رسول الله ١٦٧ (ص) .

وروي عن النبي (ص) أيضاً : أنه قال : الصديقون ثلاثـــة : حزقيل مؤمن آل فرعون ، وحبيب النجار ، صاحب آل ياســين . وعلي بن أبي طالب . الثالث أفضلهم . ١٦٨

وقال على عليه السلام على منبر البصرة : أنا الصديق الأكبر . آمنت قبل أن يؤمن أبو بكر ، وأسلمت قبل أن يسلم أبو بكر . ١٦٩

وعنه عليه السلام ؛ بسند صحيح على شرط الشيخين : أنا عبد الله ، وأخو رسوله ، وأنا الصديق الأكبر الخ... ١٧٠

۱۹۷ راجع : الغديز / ﴿ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن شَمْــس الأخبــار للقرشي .

١٦٨ راجع مصادر هذا الحديث في الصحيح من سيرة النبي الأعظم ج
 ٤ ص ٤٦ /٤٢ .

<sup>179</sup> راجع مصادر هذا الحديث في الصحيح من سيرة النبي الأعظم ج ع ص ٤٨/٤٧ .

<sup>140</sup> راجع: الصحيح من سيرة النبي الأعظم. ج ٤ ص ٤٥ /٤٦.

وعن النبي (ص): أنه قال لعلي: أنت الصديق الأكـــــبر، وأنت الفاروق الخ ... <sup>۱۷۱</sup> والروايات في ذلك كثيرة ، فلترجع في مظانما ... <sup>۱۷۲</sup>



۱۷۱ الصحيح من سيرة النبي (ص) . ج ٤ ص ٤٨ .

۱۷۲ الصحيح من سيرة النبي (ص) . ج ٤ ص 20 - 19 .



## كلمة أخيرة:

## وأخيراً ...

فإننا إلى هنا نكون قد أنهينا الحديث عن بعض اللمحـــات والإشارات التي وفق الله لاستفادها من سورة الفاتحة بصـــورة أو بأخرى . وقد كانت ـ بحق فرصة للقيام بسياحة مباركة ورائعــة في رحاب هذا القرآن العظيم ، عادت علينا بفوائد وعوائد جليلــة وغالية ، أين منها فرائد اللآلي ، والدرر الغوالي .

نقول هذا ، على الرغم من أننا لم نوغل في اللامتناهي من آفاق هذا القرآن ، ولا حاولنا أستكناه ما يطويه في أغوار أعماقه ؛ لإدراكنا أننا ونحن نقف مبهورين على شواطئ بحاره الغامرة أعجز من أن ننال سوى القطرة أو القطرات ، كما أنسا حين نستشرف آفاقه ، فلن نستطيع أن نقتحم رحاها إلا في حدود هاويم وسبحات ، وسو انح وخطرات .

وحين وضح ضعفنا ، وظهر عجزنا ، وأننا لا نحلك أن نجيء الا ببضاعة مزجاة ، أدركنا بعمق : أن علينا أن نعود للوقوف على أبواب الراسخين في العلم ، وهم أهل بيت العصمة ، الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا. نناديهم بصدق . ونناجيهم بوله وصفاء بأننا قد مسنا وجميع محبيهم الضر فليوفوا لنا الكيل ، وليتصدقوا علينا ، فالله يحب المتصدقين .

فإننا \_ والله \_ نحن العطاشى إلى النمير الزلال من علمسهم ، والمحتاجون إلى الصادق من هديهم ، والوالهون إلى صفي محبتــــهم . ومودقم .

نسأل الله سبحانه أن يؤهلنا لنيل هذا الشرف ، وأن يكرمنا بدرجات الزلفي والقرب ، إنه ولي قدير ، وبالإجابة حري وجدير.



## المصادر والمراجع

- -ألف \_
- \* القرآن الكريم .
- \* الاحتجاج ، للشيخ الطبرسي ، ط سنة ١٤١٣ هـــ . ق . ــ قم ــ إيران .
- \* احقاق الحق ( قسم الملحقات ) للسيد شهاب الدين المرعشـــي النجفي ـ ط قم ـ إيران .
- \* الاستبصار ، للشيخ تحمل بن الحسن الطوسي ط سنة ١٣٧٦ هـ .ق - النجف الأشوف - العواق .
- \* إعلام الدين في صفات المؤمنين للحسن الديلمسي ط سسنة الدين في صفات المؤمنين للحسن الديلمسي ط سسنة الدين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الدين الدين الدين الدين الدين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الدين الدين الدين الدين الدين الدين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الدين ال
- الأمالي للشيخ الصدوق رحمـــة الله \_ ط الحيدريــة \_ النجــف
   الأشرف. العراق .

- \* الأمالي للشيخ محمد بن الحسن الطوسي ط سنة 1 . 1 هـ ق. مؤسسة الوفاء \_ لبنان .
  - -ب-
- بحار الأنوار : للعلامة المجلسي \_ ط سينة ١٤٠٣ هــــ ق.
   مؤسسة الوفاء . بيروت \_ لبنان .
- \* البرهان في تفسير القرآن ـ للبحراني ـ ط آفتـــاب ـ طـــهرانـــ إيران .والمطبعة العلمية سنة ١٣٩٣ هـــ ق. ـإيران.

#### -ت-

- \* تاريخ دمشق ( ترجمة الإمام على بـــن أبي طــالب ــ بتحقيــق المحمودي ) ط ـبيروت ــ لبنان .
- \* تفسير العسكري ــ ط سنة ٩٠٤ هــ ق . مطبعة مهر ــ قم ــ إيوان .
  - \* تفسير العياشي ط المكتبة العلمية الإسلامية قم إيران.
- \* تفسير القمي ــ لعلي بن إبراهيم بن هاشم .ط ســنة ١٣٨٧ . هـــ ق . بيروت .لبنان .
- \* التفسير الكبير للوازي منشورات دار الكتـب العلميـة طهران إيوان .

- \* تمذيب الأحكام للشيخ محمد بن الحسن الطوسي ط ســــنة • ١٣٩٠ - قم - إيوان .
  - -ج-
  - \* جامع الأخبار والآثار \_ للأبطحي .
    - -1-
- \* دعائم الإسلام للقاضي النعمان ط سنة ١٣٨٣ هـ ق. دار المعارف بمصر .
  - -س-
  - \* سنن ابن ماجة \_ ط سنة ١٣٧٣ هـ.ق.
    - –ص–
- \* الصحيح من سيرة النبي الأعظم \_ جعفر مرتضى العـــاملي \_ط سنة ١٤١٥ .هــ ق. دار الهادي \_ودار الســـيرة \_ بـــيروت \_ لبنان.
  - الصحيفة السجادية .. منسوبة للإمام زين العابدين عليه السلام .
    - -ع-
- \* علل الشرائع للشيخ الصدوق -ط سنة ١٣٨٥ .هــــ.ق. النجف الأشرف - العراق .
  - -غ-
- \* الغدير \_ للعلامة الأميني \_ ط سنة ١٣٩٧ هـ تق. دار الكتاب العربي بيروت \_ لبنان .

- \* غرائب القرآن ـ للنيسابوري ( مطبوع بمامش جامع البيـــان ) سنة ١٣١٢ –هــ.ق.
  - -ق-
- - <u>- 4</u>
- \* الكافي للكليني ط سنة ١٣٧٧ هـ.ق. الحيدرية طهران -إيران .
- \* كشف الغمة ـ للإربلي ـ المطبعة العلمية سنة ١٣٨١ هـ.ق. ـ قم- إيران .
- \* الكنى والألقاب \_ للشيخ عباس القمسي \_ ط الحيدريسة سسنة ١٣٨٩ - هـ.ق. النجف الأشوف \_ العراق .
  - -ئ-
- \* اللهوف في قتلى الطفوف للسيد ابن طاووس منشــــورات مكتبة الداوري - قم - إيران .
  - -م-
- \* مجمع البيان ـ للطبرسي ـط سنة ١٣٧٩ هــ.ق. دار إحيـــاء التراث العربي .بيروت ـ لبنان .
- \* مستدرك سفينة البحار للشيخ علي نمازي الشـــــاهرودي ـط مؤسسة البعثة – طهران – إيران .

- \* المستدرك على الصحيحين للحساكم النيسسابوري ط سسنة ١٣٤٢ هـ.ق. الهند .
- \* مستدرك الوسائل ـ للشيخ حسين النـــوري ـط مؤسســة آل البيت سنة ١٤٠٧ هــ.ق. قم- إيران .
- \* المسند لحمد بن حنبل ـط سنة ١٣١٣ هــ.ق. ــمصر .ثم نشسو دار صادر ــبيروت ــلبنان .
- \* معاني الأخبار ــ للشيخ الصدوق . نشـــر دار المعرفـــة ــ ســـنة ١٣٩٩ هـــــق. بيروت ــلبنان .
- \* مقتل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب لابن أبي الدنيا مطبوع ضمن مجلة تراثنا ، الصادر عن مؤسسة آل البيت - قم - إيران . سنة ٣ عدد ٣ .
- \* مقتل الحسين \_ للسيد عبد الوزاق المقسرم \_ ط سسنة ١٣٧٢ هـ.ق. مطبعة الآداب \_ النجف الأشرف . – العراق .

#### -ن-

- \* نفس المهموم ـ للشيخ عباس القمي ـ دار المحجة البيضاء ـ سنة ١٤١٢ هـ.ق. بيروت ـلبنان .
- \* لهج البلاغة ( جمع الشمسريف الرضمي) بشمرح عبده ط الاستقامة.

- \* نور الثقلين لابن جمعة الحويزي مطبعة الحكمة قم إيران. -و-
- \* وسائل الشيعة ـ ط مؤسسة آل البيت سنة ١٤١٢ هـــــ.ق. قم- إيران .

–ي–

- \* ينايبع المودة ـ للقندوزي الحنفي ـط ســـنة ١٣٠١ هــــ.ق. إسلامبول ـتركيا .
  - الكشاف للزمخشري نشر دار المعرفة بيروت لبنان.



# محتويات الكتاب

| •                               | مقدمة الناشر                                                                 |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٩                               | تقديم                                                                        |
| ۱۳                              | غهيد                                                                         |
| ۹.                              | إلفات نظر لا بد منه                                                          |
| ۲.                              | علي (ع) وتفسير سورة الفاتحة والبسملة                                         |
| ۲ ٤                             | مناوئوا على عليه السلام ، وحساده                                             |
|                                 |                                                                              |
|                                 |                                                                              |
| ۲۷                              | تفسيرقوله تعالى: يسم الله الرحمان الرحيم                                     |
| 7 V<br>7 9                      | تفسير قوله تعالى: يسم الله الرحمان الرحيم<br>بداية وتمهيد                    |
| 4 V<br>4 q<br>W •               | تفسير قوله تعالى: يسم الله الرحمان الرحيم<br>بداية وتمهيد<br>البدء باسم الله |
| 7 V<br>7 q<br>7 v<br>7 v<br>7 v | تفسير قوله تعالى: يسم الله الرحمان الرحيم<br>بداية وتمهيد                    |
| 44                              | تفسير قوله تعالى: يسم الله الرحمان الرحيم بداية وتمهيد                       |
| 47<br>40                        | النقص في البداية وفي النهاية                                                 |
| 44<br>40<br>41                  | النقص في البداية وفي النهاية                                                 |

| ٤١. | الأصنام عند العرب                            |
|-----|----------------------------------------------|
| £ Y | الوحمن الوحيم                                |
| ٤٣  | – تحديد معنى الرحمن الرحيم                   |
| ٤٨  | <ul> <li>سبب اختيار هاتين الصفتين</li> </ul> |
| ٥.  | – كلمة الرحمن علم أم صفة ؟                   |
| ٥٢  | تفسيرقوله تعالى: الحمد لله رب العالمين       |
| 00  | الحمد لله                                    |
| ٥٦  | - اختصاص الحمد بالله سبحانه                  |
| ٥٨  | – الحمد والرحمة بداية ونماية                 |
| ٦.  | – له الحمد في الأولى والآخرة                 |
| ٦ ٤ | – لماذا لم يقل : الحمد لموت العالمين         |
| ٦٥. | – لماذا الحمد ؟                              |
| 70  | - لغة القرآن في التربية العقائدية            |
| ٦٨  | - التسبيح بحمد الله تعالى سي                 |
| ٧٣  | – لماذا تسبيحة كبيرة                         |
| ٧٥  | شمولية كلمة الرب                             |
| ۷٥  | العالمين                                     |
| ٧٦  | – ما المقصود بالعالمين                       |
| ٧٦  | – أولاً : التربية للعالمين                   |
|     |                                              |

| ن وتسبيحها ليس تكويتياً ٧٨ | الأول : سجود المخلوقات    |
|----------------------------|---------------------------|
| لإدراك ومستواهل            | الثاني : تكامل الشعور وا! |
| بالبشر ١٨                  | – ثانياً العالمون خاص     |
| AY                         | – استدلال لا يصح          |
| ۸۳                         | – ربي أم رب العالمين      |
| A£                         | – الكون المتوازن          |
| A%                         | – الألوهية والربوبية      |
| ۸۸                         |                           |
|                            | -                         |
| ن الرحيم ٩١                | تفسير قوله تعالى الرحم    |
| 9.4                        |                           |
| 9 £                        | - النقص حقيقي وأساب       |
| 90                         | – ثیات واستمرار الرحا     |
| 90                         | – دوافع التربية والرعايا  |
| رطوي آسدوي                 |                           |
| يوم الدين ٩٧               | تفسير قوله تعالى: مالك    |
| ين                         | _                         |
| ٠٠٦                        |                           |
| 11                         | •                         |
| 11                         |                           |

| 117  | المدين هو الجزاء                             |
|------|----------------------------------------------|
| 115  | مالك أو ملك                                  |
| 110  | الخلود في العذاب والعدل                      |
|      |                                              |
| 114  | تفسير قوله تعالى: إياك نعبد وإياك نستعين     |
| 119. | بداية                                        |
| 17.  | إياك نعبد                                    |
| 177. | – تقديم كلمة : إياك                          |
|      | – نعبد ونستعين بصيغة الجمع                   |
| 144  | <ul> <li>مراتب العبادة</li> </ul>            |
|      | ما المراد بالعبادة                           |
|      | – تنوع المستحبات وكثرقما                     |
|      | – وإياك نستعين                               |
|      | - الوعي يقتضي الاستعانة                      |
| 144  | – التوحيد في الكيادة والإستعالة <sup>ي</sup> |
| 188. | – جبر أم اختيار؟ –                           |
| 146  | – الاستعانة : والعجب والرياء                 |
| 140  | – الاستعانة بغير الله سبحانه                 |
| 144  | – الاستعانة بائله والجبر الإلهي              |

| 1 6 4   | تفسير قوله تعالى: اهدنا الصراط المستقيم                             |
|---------|---------------------------------------------------------------------|
| 1 £ 0   | اهدنا الصراط المستقيم                                               |
| 1 60    | – ارتباط الآية بما قبلها                                            |
| ١٤٨     | - الطلب الجازم                                                      |
| 1 £ A.: | <ul> <li>الإسلام لا يغني عن طلب الهداية</li> </ul>                  |
| 108     | أنوع الهداية وأقسامها                                               |
|         | الهداية والجبر الإلهي                                               |
| 109     | اهدنا الصراط أو إلى الصراط                                          |
| 17      | – مناقشة وردها                                                      |
| 171     | الصراط المستقيم                                                     |
| 178     | <ul> <li>( آل ) في الصراط للجنس أم للعهد</li> </ul>                 |
|         | - وصف الصراط بالمستقيم ، لماذا ؟                                    |
| م ۱۲۹   | تفسير قوله تعالى: صراط الذين أنعمت عليه<br>نسبة الصراط إلى غير الله |
| 1 1     | نسبة الصراط إلى غير الله                                            |
| 177     | النعمة والنقمة                                                      |
| 141     | من هم الذين أنعم الله عليهم                                         |
|         | شمول الآية للنبي (ص) والأئمة (ع)                                    |
|         | نحن والسابقون                                                       |
|         |                                                                     |

| ۸۷  | ليس لله على الكافر نعمة       |
|-----|-------------------------------|
| 189 | إعراب : غير المغضوب           |
| 191 | لماذا المغضوب ؟!              |
| 197 | من هم المغضوب عليهم ،والضالون |
|     | – التوضيح والتطبيق            |
|     | – تناقض يسيء إلى المعنى       |
| ۱۹۸ | ولا الضالين                   |
| 194 | إمامة أبي بكر في سورة الفاتحة |
| ۲۰۳ | كلمة أخيرة                    |
| ۲۰۰ | المصادر والمراجعا             |
|     |                               |
|     | 1                             |

يعلن المركز الاسلامي للدراسات عن وضع مكتبته في خدمة الباحثين الكرام. كما انه أعد لهم مكاناً خاصاً للكتابة والمطالعة.

فللراغبين بالاستفادة من المكتبة زيارة مركزنا حيث سنقوم بخدمته.

المركز الاسلامي للدراسات

بيروت . لبنان . بئر العبل سنتر الإنماء (٢) تلفون . فاكس رَ 1.400 (١٠٩١٨) (٢٠٩٥٨)

ص ب ۵۲/۲۲

الانترنت : www.alhadi.org

alhadi@alhadi.org : البريد الالكتروبي



يعلن المركز الاسلامي للدراسات

الى القراء الاعزاء عن إفتتاحه قريباً موقعه على شبكة الانتونت، وهو يضع بين يدي المهتمين مادة علمية في مختلف الشؤون الفكرية والثقافية الاسلامية. كما انه مستعد لتلقي اسئلتكم والاجابة عليها في مختلف العلوم والشرون الاسلامية.

## المركز الاسلامي للدراسات

بيروت . لبنان . يثو العبد . سنتو الإنماء (٢)

تلفون . فاكس : ٢٧٤٥١٩ (١) (١٩٦١)

ص ب ٥٢ / ٢٥

الانترنت: www.alhadi.org

البريد الالكترويي : alhadi@alhadi.org



## إصدارات المركز الإسلامي للدراسات

- \* موقف على على الحديبية (العلامة المحقق السيد جعفر مرتضى العاملي)
- \* لست بفوق أن أخطئ (العلامة المحقق السيد جعفر مرتضى العاملي)
- \* منطلقات البحث العلمي (العلامة المحقق السيد جعفر مرتضى العاملي)
- (العلامة المحقق السيد جعفر مرتضى العاملي) \* سنابل المجد (قصيدة )
  - \* تفسير سورة الفاتحة
    - \* تفسير سورة الماعون
    - \* تفسير سورة الكوثر
      - تفسير سورة الناس.
    - \* عبس وتولى فيمن نزلت؟
      - \* الشوري والبيعة.
      - - \* قانا الجليل .
    - \* صلب المسيح على في الإنجيل
    - \* الحسين وعاشوراء في الكافي.
  - \*المرأة المسلمة ومتطلبات التنمية والبناء (خديجة عبد الهادي المحميد)

- (العلامة المحقق السيد جعفر مرتضى العاملي)
  - (الشيخ رضوان شرارة)
  - (الشيخ مصطفى قصير)
  - \* الأعياد الإسلامية مركز من المركز المركز الشيخ مصطفى قصير)
  - (الشيخ حاتم اسماعيل)
  - (الشيخ حاتم اسماعيل)
  - (السيد حسين صوليي)