



الفرقان في تفسير القرآن بالقرآن والسُّنة

## الجزء الخامس والعشرون





٤·

تتمة سُورة إنبافر



بِسْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيعِ

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِ. وَيُنَزِّلْتُ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ رِزْفَأْ وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ٢ أَنْ فَأَدْعُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَنِفُرُونَ ٢) رَفِيعُ ٱلدَرَجَنتِ ذُو ٱلْعَرْشِ لَيْلَقِي ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ ٢ يَوْمَ هُم بَنْرِزُونَ لَا يَخْنَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَئْ لِّمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمُ لِلَهِ ٱلْوَجِدِ ٱلْقَهَّارِ ٢ الْيَوْمَ تُجَزَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا حَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمُ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ٥ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَفَظِمِينُ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ٥ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصَّدُورُ ٢ وَاللهُ يَقْضِي بِٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِۦ لَا يَقْضُونَ بِشَيْءً إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ٢ أَوَلَمْ يَسِبُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ ٥ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَكِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ قَوِقٌ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ٢ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَايَنِيْنَا وَسُلْطَنِ مُّبِينٍ ٢ إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَدَمَنَ وَقَدُونَ فَقَالُوا سَنِحِرُ كَذَابٌ ٢٠ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا فَالُوا ٱقْتُلُوَا أَبْنَاءَ ٱلَّذِيبَ ءَامَنُوا مَعَهُ وَٱسْتَحْيُوا نِسَاءَهُمْ وَمَا كَنْيُدُ ٱلْكَنْغِرِينَ إِلَّا فِي ضَكَلٍ ٢ فَ وَقَالَ فِرْعَوْبُ ذَرُونِيَ أَقْتُلْ مُوسَىٰ وَلَيَدْعُ رَبَّهُ ۖ إِنِّي أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن

يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ٢ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُم مِن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْجِسَابِ ٢ وَقَالَ رَجُلُ مُتَوْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكْنُدُ إِيمَنَهُ أَنْقَـْتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّي ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَنَتِ مِن زَبِّكُمٌّ وَإِن يَكُ كَنِدِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُمْ وَإِن يَكُ صَمَادِقًا يُصِبْكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ ٥ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَلَهِ بِنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَأْ قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أُرِيكُمْ إِلَّا مَآ أَرَىٰ وَمَـآ أَهْدِيكُرُ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ٥ وَقَالَ ٱلَّذِيّ ءَامَنَ يَتَقَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم قِثْلَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ (أَنَى مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوْجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ٢ وَيَنْقَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمُ مَوْمَ ٱلنَّنَادِ ٢ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُم مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيُّهِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ٢ وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَكِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكٍّ مِّمَّا جَآءَكُم بِهِ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ. رَسُولًا كَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ تُرْتَابُ ٢ بِغَيْرِ سُلْطَنِ أَتَنْهُمْ كَثَرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوأَ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ٢٠ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنهَكُمُنُ ٱبْنِ لِي مَرْجًا لَعَلِيَّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنَبَ ٢ اللَّهُ أَسْبَنَبَ ٱلسَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ حَكَذِبًا وَكَذَالِكَ زُبِّنَ الْفِرْعَوْنَ شُوَءُ عَمَلِهِ۔ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلُ وَمَا كَنْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي امَن يَنْقَوْمِ أَنَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ٥ يَقَوْمِ إِنَّمَا هَاذِهِ

سورة غافر، الآيات: ١٣ - ٤٦

الْحَيُوةُ الدُّنِيَا مَتَنَعٌ وَإِنَّ الْآخَرَةِ هِى دَارُ الْقَتَرَارِ () مَنْ عَمِلَ سَيِتَمَة فَلَا يُجَزَئَ إِلَا مِنْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَعَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوَ أَنْفَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَتِيكَ يَدْخُلُونَ الْمُنَةَ يُزْفَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ () وَيَنَقَوْمِ مَا لِى آدَعُوكُمْ إِلَى النَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِيَ إِلَى النَّارِ () تَدْعُونَنِى لِأَكْهُ مُؤْمِنُ فَأُوْلَتِيكَ يَدْخُلُونَ الْمُنَةَ يُزْفَقُونَ فِيها بِغَيْرِ حِسَابِ وَيَنَقَوْمِ مَا لِى آدَعُوكُمْ إِلَى النَّجَوَةِ وَتَدْعُونَنِيَ إِلَى النَّارِ الْ تَدْعُونَنِى لِأَكْهُ مَوْمَنُ مَا لِنَ آدَعُوكُمْ إِلَى النَّجَوَةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ الْ تَعْوَكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْنَفَرُ إِلَيْهِ وَأَشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلَمُ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى وَلَا فِي الْأَخْذِيزِ الْنَفَنُو اللَّهُ وَأَشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلَمُ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى وَلَا فِي الْأَخْذِيزِ الْنَفَرِ أَنَا لَهُ مَوَانَا إِلَى اللَّهُ وَأَنَ اللَّيْ اللَّهُ مَا لَكُونَ وَلَا فِي الْتَعْزِيزِ الْنَفَرِ اللَهُ وَأَشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلَمُ وَأَنَا أَنْ مَعْوَىكُمْ إِلَى وَلَا فِي الْالْخِرَةِ وَالَنَهُ مَوَانَا إِلَى اللَهُ وَأَنَ اللَّهُ مَوَانَوْنُ أَمْرِي أَنُو اللَّهُ مُنَعْتُكُرُونَ مَن وَلَا فِي الْنَائِقُونُ أَعْدَا إِنَّهُ مَاتِي الْنَا لَقُولُ لَكُمُ وَأَنَّوى الْنَا لَهُ سَيَعَانِ مَا مَوْنَى أَنْ وَيَالَةً إِنَّيَ اللَّهُ مَنْعَوْعُ أَنْوَنُ أَمْرِي فَي اللَّذَيْنَ النَّهُ بَعْمَانَ أَعْذَى إِنَا لِي الْمَائُونُ وَيَعْوَى مَا أَنَا لَا الْتَا لِي عَالِي الْتَعْ مَوْتُ مُونَو مُنَ أَنْ وَيَعْنُ الْتَعْرُونَ مُوانَ عَنْ يَعَالِ وَنَعْنُ مَانَهُ مُوانَا وَنَ الْتَعْ وَنَعْرُونُ مُنَوْ مَنْ مَنْ مَوْ مَوْنَ وَعَوْنُ الْتَعْ وَنِ الْنَا مُنَا مَوْ مَا مَرُو مُو مَا مَا مَنْ وَا مُو وَا أَنْ وَالَنَهُ مَوْتُ مُوالُونُ الْعَالَةُ مُونُ مَا مُو مُونُ مُوالَةُ فَيْ وَا مَا مُوالُ

هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِ. وَيُنَزِّلُ لَكُمْ فِنَ ٱلسَّمَآءِ رِزَقًا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ٢٠٠ أَذَعُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوَ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ٢٠٠٠:

فَهُوَكُ الله الواحد ﴿ أَلَذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِ.) الدالة على وجوده ووحدانيته وسائر صفاته الحسنى، والكون كله آياته من آفاقية وأنفسية ﴿ وَيُنَزِّكُ لَكُمُ مِّنَ السَّمَآهِكَ مادية ومعنوية ﴿رِزْقَأَكَ لأبدانكم وأرواحكم ﴿وَمَا يَتَذَكَّرُكَ آياته البينات ورزقه النازل ﴿إِلَا مَن يُنِيبُكُ إليه ويرجع عن غفوته وغفلته إلى فطرته وفكرته.

ف «لو كان لربك شريك لأتتك رسله»<sup>(١)</sup> وأراك آياته، والآيات كلها \_\_\_\_\_\_ (۱) عن الإمام أمير المؤمنين علي الله . مجمعة عليه، دالة إليه، حيث الكون مكرَّس جامع، وكتاب بارع، يدل على مكوِّنه دلالة ناصحة ناصعة، دونما مناورة، ولا منازعة، أو مضادة ومناقضة ﴿مَا تَرَىٰ فِي خَلْقِ ٱلرَّحَ<sup>ن</sup>ِنِ مِن تَفَنُونَتَِّ﴾<sup>(1)</sup> في ذوات ودلالات.

وإذ كان واحداً تدل عليه آياته في كافة الجهات والجنبات ﴿فَادَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ﴾ إخلاصاً له في طاعته وعبادته ﴿وَلَوَ كَوَ أَلْمُشْرِكُونَ﴾<sup>(٢)</sup> وكراهتهم منفية في الفطرة وحسب ما تهدي إليه الأدلة، كما تلمح إليها «لو» الامتناعية، إلَّا أن غشاوات الفطرة تجعل من المحبوب مكروهاً، ومن النور ظلمات.

رَفِيعُ ٱلدَرَجَنِتِ ذُو ٱلْمَرْنِيْ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ. عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ. لِيُنَذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ ٢

مواصفات ثلاث لله تعالى تقتضي أن ندعوه مخلصين له الدين ولو كره الكافرون، وهي من صفات الأفعال دون الذات المقدسة المتعالية عن هذه الصفات.

أترى أن له درجات تُرفع ويتدرج إليها؟ وله درجة واحدة دائبة لا زائدة ولا ناقصة هي الألوهية! .

هذه الدرجات الرفيعة هي التي يُدرج إليها أهليها كمن يلقي عليه الروح من أمره : ﴿نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآةً﴾<sup>(٣)</sup> إذ ﴿هُم دَرَجَنتُ عِندَ اللَّهِ<sup>(٤)</sup> ﴿وَلِصُّلِ دَرَجَنتُ مِتَا عَكِمِلُواً وَمَا رَبُّبُكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا بَمْ مَلُونَ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَّن نَشَآةً وَفَوَقَ صُلِ ذِي عِلْمٍ عَلِيحٌ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿يَرْفَعِ اللَهُ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْعِلْرَ دَرَجَنتَ هِ

- سورة الملك، الآية: ٣.
- (٣) سورة الأنعام، الآية: ٨٣.
- (٥) سورة الأنعام، الآية: ١٣٢.
  - (٧) سورة المجادلة، الآية: ١١.
- (٢) سورة التوبة، الآية: ٣٣.
   (٤) سورة آل عمران، الآية: ١٦٣.
  - (٦) سورة يوسف، الآية: ٧٦.

فلأنه ذو العرش علماً وتربية وتدبيراً أمّا هيه، فهنالك درجات إلى عرشه لكلٍّ على حدِّه ومدِّه دونما فوضى جزاف، فمنازل العز ومراتب الفضل التي يخص بها عباده الصالحين وأوليائه المخلصين رفيعة الأقدار، مشرقة المنار، فهي الدرجات التي يرفع عباده إليها، لا التي يرتفع هو بها! تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

وتأويل الرفيع إلى معنى الرافع تأويل عليلٌ، فإنما هو الرفيع، يملك الدرجات الرفيعة، فيرفع بها من يشاء من عباده ﴿ذُو ٱلْعَرَشِ﴾ فله عرش الربوبية بكافة جنباتها لا سواه، تجتمع في عرشه أزمة الأمور، ويتنزل منه كل أمر برفيع الدرجات حسب القابليات.

فَيُلَقِى ٱلرُّوْحَ مِنْ أَمَرِهِـ﴾ إلـقـاء مـن أمـره لا سـواه، وروحـاً مـن أمـره لا ســواه: ﴿قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمَـرِ رَقِيَ﴾<sup>(١)</sup> ﴿يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِيكَةَ بِٱلرُّوج مِنْ أَمَرِهِـ عَلَى مَن يَشَآة مِنْ عِبَادِهِتِهُ<sup>(٢)</sup> تنزيلاً من أمره بالروح من أمره لا أمر في أيٍّ من أمره لسواه.

ترى الروح هنا هو الروح القدس، روح العصمة والتسديد المستكن في قلوب المعصومين<sup>(٣)</sup> أم هو الروح الأمين ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلْأَيْحُ ٱلْأَمِينُ ﷺ عَلَ قَلِبَكَ . . . ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿قُلْ نَزَلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَبِّكَ بِٱلْحَقِّ﴾<sup>(٥)</sup> وهما جبريل الأميين<sup>(٢)</sup>؟ أم هو روح الوحي: ﴿وَيَسْتَلُوْنَكَ عَنِ ٱلرُّحَ قُلِ ٱلرُّحَ مِنْ أَمَرِ رَبِّ. . . ﴾<sup>(٧)</sup> فالكل ملقى ومنزَّل على من يشاء من عباده، مهما كان روح

- ف فون أمرو. (1) قد فون أمرو.
   (1) من فرون أمرو.
  - (٢) سورة النحل، الآية: ٢.
- (٣) تفسير البرهان ٤: ٩٤ ح ١ علي بن إبراهيم قال قال: روح القدس وهو خاص لرسول الله عليه والأئمة عليهم.
  - (٤) سورة الشعراء، الآيتان: ١٩٣، ١٩٤.
     (٥) سورة النحل، الآية: ١٠٢.
- (٦) البرهان ٤: ٤٤ ح ٢ القمي بسند عن أبي بصير عن أبي جعفر عليه قال سألته عن قول
   الله تَتَخَلُق : ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهَكَمَةً بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمَرِدٍ. ﴾ فقال: جبرائيل.
  - (٧) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.

الوحي هو الأصل، وروح العصمة ظرف لنزوله، والروح الأمين سبب لإنزاله؟

قد يعني الروح الملقى من أمره هذه الثلاثة متأصلة روحَ الوحي، وهو أحق أن يسمى روحاً وأحرى من سائر الأرواح، لأن المكلفين يحيون به من موت الضلالة وينشرون به من مدافن الغفلة والمتاهة.

وَهُمَن يَنَآءُ مِنْ عِبَادِهِ كَلِيست مشية فوضى جزاف، بل هي اصطفاء ﴿ اللَّهُ يَمْ عَلَنِي مِنَ ٱلْمَلَيَتِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ<sup>(1)</sup> ﴿ لِيُنْذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ إِنَّــــذَارَا لائقاً برب العالمين لكل العالمين، ثم تبشيراً لمن آمن منهم، فالإنذار هو حجر الأساس الذي ترتكن عليه دعوة الرسالات ومن ثم التبشير ﴿ إِنَّمَا آنَتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ فَوَرٍ هَادٍ <sup>(٢)</sup> و ﴿ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ هو القيامة التي تتلاقى فيها الأرواح بأجسادها بعد فصال، ويتلاقى أهل الحشر عن آخرهم «يلتقي أهل السماوات والأرض<sup>(٣)</sup> فهو يوم بروز الكل للكل فهل يخفون على الله الذي يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور؟ ثم تلاق في وثام تام لأهل الإيمان، وفي محاجة وصدام بين سواهم، وتلاق لماء النه في يوم الله؟

علَّه نـعـم ﴿وَأَعْلَمُوَا أَنَّكُم مُّلَنَقُوهُ ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ﴾<sup>(٥)</sup> وعلَّه لا، حيث التلاق لقاء من الجانبين وهو من الله حاصل منذ خلق الخلق، وقد تختلف الملاقاة عن التلاق، حيث الثانية تفاعل بين

- سورة الحج، الآية: ٧٥.
  - (٢) سورة الرعد، الآية: ٧.
- (٣) نور الثقلين ٤: ١٤ ح ٢٤ في معاني الأخبار بسند عن أبي عبد الله علي الله قال: يوم التلاق يوم يلتقي أهل السماء وأهل الأرض.
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ٢٢٣.
  - (٥) سورة الانشقاق، الآية: ٦.

اثنين على سواء، والأولى فعل من الملاقي بتقبل من الملاقى، فما هما على سواء، اللهم إلَّا أن تعنيه ضمن ما عنته من تلاقي أهل الحشر وسواه، فكما أنه يوم الفصل كذلك هو يوم التلاق، كل في موقفه وعلى حده.

ولأن الإنذار هادف يوم التلاق، فلتعنِ التلاق لقاءَ الله في يوم الحساب حتى يتحقق حق الإنذار، إذ لا خوف من سائر التلاق لولا لقاء الله، مهما عنت سائر التلاق.

< يَوْمَ هُم بَنرِزُونَ لَا يَنْخَنَ عَلَى ٱللَهِ مِنْهُمْ شَىٰ أَ لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمُ لِلَهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَارِ ٢) :

أتراهم لم يكونوا يوم الدنيا الفراق بارزين لله حتى يبرزوا له يوم التلاق؟ أجل ولكنهم لم يكونوا بارزين لأنفسهم ولا لمن سواهم إلاً مَن شهد، فخُيِّل إليهم أنهم مستورون حتى من ربهم، وأما اليوم فقد تُشف الغطاء فبرزوا عن مثلث الغطاء، فزال الخيال أنهم مستورون عن الله ﴿لَا يَنَفَىٰ عَلَى ٱللَّو مِنْهُمْ مَتَىٰ ٢ كَانُوا يُخَفُونَ مِن قَبَلُّ ﴾ عندهم، كما لم يخف على أية حال! ﴿بَل بَدَا لَهُم مَا كَانُوا يُخَفُونَ مِن قَبَلُ هُ<sup>(1)</sup> ﴿بَوَمَهِذِ نُعَرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُر خَافِيَةً ﴾<sup>(٢)</sup> لأنه في ألمَ مَا ألمَالَوا يُحَفُونَ مِن قَبَلُ هُ<sup>(1)</sup> ﴿بَوَمَهِذٍ نُعَرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُر خَافِيَةً هُ<sup>(٢)</sup> لأنهم الملك يوم الدنيا ألمَالَوا يُحَفُونَ مِن قَبَلُ هُ<sup>(1)</sup> ﴿بَوَمَهِذٍ نُعَرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُر خَافِيَةً هُ<sup>(٢)</sup> لأن الترابي ويوم ﴿وَحُضِيلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ هُ<sup>(٤)</sup> كما وكان لهم الملك يوم الدنيا ابتلاء وامتحاناً مهما كان حقه لله، ويوم التلاق ﴿لِمَنِ ٱلْمُلَكُ ٱلْبُومَ لِنَهِ ٱلْوَلِيدِ أَلْقَهَارِ ﴾! حيث يتضاءل المستكبرون وينزوي المتجبرون، ويقف الكون كله خاشعاً لله في ذل إعلاناً وإسراراً، مهما خشعت له يوم الدنيا إسراراً.

في يوم التلاق هو المَلِك لا سواه، وهو السائل والمجيب لا سواه،

- (1) سورة الأنعام، الآية: ٢٨.
- (٢) سورة الحاقة، الآية: ١٨.
- (٣) سورة الطارق، الآية: ٩.
- (٤) سورة العاديات، الآية: ١٠.

اللّهم إلَّا إجابة الأنبياء والرسل والحجج<sup>(١)</sup> ومن ثم إجابة أهل الحشر كلهم إذ تبين لهم أنه الحق<sup>(٢)</sup>.

أم إنه في موقف لا مجيب فلا جواب إلَّا لله حيث «يعود بعد فناء الدنيا وحده لا شيء معه، كما كان قبل ابتدائها كذلك يكون بعد فنائها، بلا وقت ولا مكان ولا حين ولا زمان، عدمت عند ذلك الآجال والأوقات، وزالت السنون والساعات فلا شيء إلّا الله الواحد القهار الذي إليه مصير جميع الأمور، بلا قدرة منها كان ابتداء خلقها، وبغير امتناع منها كان فناؤها ولو قدرت على الامتناع لدام بقاؤها»<sup>(٣)</sup>.

أم إنه يعني الموقفين، فيهما الملك لله الواحد القهار، وعلى أية الحالين فـ «من شاء الله» هم أحياء عند الصعقة لا يُصعقون مهما أجابوا أم سكتوا، فرد هو سؤاله على نفسه ﴿لِلَهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ﴾ أين الجبارون؟ وأين المتكبرون؟ وأين الذين ادعوا معي إلهاً آخر؟ أين المتكبرون ونخوتهم؟<sup>(٤)</sup>.

<الْنَوْمَ تُحْذَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمَ إِنَ اللَهَ سَرِيعُ الْجِسَابِ٣٢):

«ما كسبت كل نفس» هو السبب للجزاء على حدَّه عدلاً في العقاب وفضلاً في الثواب، والسبب هو المسبب فـ ﴿إِنَّمَا تُجَزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾<sup>(ه)</sup> إذ

- راجع ج ۲۷ من الفرقان ففيه تفصيل البحث عن الأزفة .
- (٢) نور الثقلين ٤ : ١٤ ٥ ح ٢٥ في كتاب التوحيد بسند عن الإمام الرضا عَ الله قال حدثني أبي عن أبيه عن جده عن أمير المؤمنين عَ الله في اب ت ث أنه قال : الألف آلاء الله – إلى قوله - : فالميم ملك الله يوم لا مالك غيره ويقول الله تَتَ المن الملك اليوم ثم تنطق أرواح أنبيائه ورسله وحججه فيقولون لله الواحد القهار .
  - (٣) نهج البلاغة عن أمير المؤمنين (٣)
- (٤) نور الثقلين ٤: ١٤ ح ٢٧ القمي بسنده عن أبي عبد الله الصادق ع الم في حديث طويل يستعرض فيه موت الكون كله، أقول ويستثنى منه «من شاء الله» حسب التصريح القرآني.
   (٥) سورة الطور، الآية: ١٦.

يظهر العمل بملكوته فهو هو الجزاء، فـ ﴿لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمَ﴾ حيث العمل لا يزيد على نفسه ولا تختلط عليه الحسابات ولا تطول فـ ﴿إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ﴾.

فالزيادة على العمل ظلم، والخروج عن حدٍّ العمل عقاباً ظلم، ولأن كل عمل محدود زماناً وأثراً أياً كان، فالعقاب اللامحدود ظلم، بل لا يعقل حينما يكون العمل هو الجزاء، إلَّا أن يجعل من العمل المحدود اللامحدود من نفسه أو من ملكوته ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَيْمِ لِلْعَبِيدِ﴾<sup>(١)</sup>.

وأما اللّامحدود من جزاء الصالحات فهو قضية الفضل، لا – فقط – ظهورها بملكوتها، فإنها محدودة في أصلها وفي جزائها بملكوتها عدلاً، ولا محدودة بفضل الله ﴿عَطَآةُ غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾<sup>(٢)</sup>!

وَأَنذِرَهُمْ يَوْمَ ٱلْآرِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِمِينَۚ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ٢

﴿وَأَنَذِرَهُمْ﴾ أهوال يوم القيامة ﴿الْأَزِفَةِ﴾: القريبة، فإن كل آت قريب وقد مضى من عمر الدنيا كثيره البعيد، فلم يبق إلَّا الآزف القريب، ﴿إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ﴾ لأن الأنفاس خنقتها من الهائلة، فأنفسهم – إذاً – آزفة الزهوق عند الآزفة، وكما في الحرب يوم الأحزاب ﴿وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَنُرُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَنَاجِرَ﴾<sup>(٥)</sup>، ﴿ كَظِيِيَنَّ﴾ في شدة الاغتمام، ويزيد كظماً من ظلم فـ ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ﴾ إذا ﴿مِنَ جَيهِ ﴾ قريب بحميهم بحِمَّة القرابة

- سورة فصلت، الآية: ٤٦.
  - (٢) سورة هود، الآية: ١٠٨.
- (٣) سورة النجم، الآيتان: ٥٧، ٥٨.
- (٤) راجع ج ٢٧ من الفرقان ففيه تفصيل البحث عن الأزفة.
  - (٥) سورة الأحزاب، الآية: ١٠.

وهمتها ﴿فَلَاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذِ<sup>\$(١)</sup> ﴿وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ﴾ مهما كانت هنالك شفعاء لا تطاع!.

إن القيامة الهائلة بنفسها منذرة، فكيف إذا كانت آزفة زاحفة، فالأنفاس يومئذٍ لاهثة، والقلوب لدى الحناجر زاهقة، وما لهم من حِمَّة ولا شافعة.

﴿يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصَّدُورُ ٢

هـنـالـك أنـفـس أمـيـنـة وأخـرى خـائـنـة ﴿وَلَا نَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَآبِنَةِ مِنْهُمْ . . . ﴾<sup>(٢)</sup> ثـم ولكـل جـارحة وجـانـحة أمـانـة وخـيـانـة والله ﴿يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلأَعَيْنِ﴾ مثالاً لـجارحة ﴿وَمَا تُخْفِى ٱلصُّدُورُ﴾ مثالاً لـجانحة.

فلقد «قسم أرزاقهم وأحصى آثارهم وأعمالهم وعدد أنفاسهم وخائنة أعينهم وما تخفي صدورهم من الضمير»<sup>(٣)</sup>.

﴿خَابِّنَةَ ٱلْأَعَٰيُنِ﴾ صفة مضافة إلى موصوفها، وكونها مصدراً وصريحه الخيانة خلاف الصحيح والفصيح، ثم ليست لكل الأعين خيانة وهي قضية المصدر!

للجوارح خيانات و ﴿ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَّيْنِ ﴾ أسرَّها تدليلاً وأسرعها نفاذاً، وأخطرها نفوذاً، ولذلك تختص من بينها، ثم الخيانة قد تكون جهرة، فيعلمها غير الله كما يعلمها الله، وقد تكون خفية رئاء الناس، وهي المناسبة هنا لـ ﴿ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيُنِ ﴾ حيث المراؤون يغتنمونها كأنها الله كما الناس لا يعلمها... ألم تر إلى الرجل ينظر إلى الشيء وكأنه لا ينظر فذلك ﴿ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيُنِ ﴾<sup>(3)</sup> فهي

- سورة المؤمنون، الآية: ١٠١.
  - (٢) سورة المائدة، الآية: ١٣.
- (٣) نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين (٣)
- ٤) نور الثقلين ٤ : ١٧ ٥ ح ٣٣ في معاني الأخبار بإسناده إلى عبد الرحمن بن سلمة الحريري قال سألت أبا عبد الله عظي عن الآية فقال : ألم تر . . .

إذا – سارقة النظرة، لا كل نظرة عاصية مهما كانت خائنة لمكان ﴿يَعْلَمُ... وَمَا تُخْفِى الشُّدُورُ فَ نظرة تخفيها كما تخفي الصدور، وأن يعلم الله كل خيانات النظرة وسواها بيَّن لا يحتاج إلى بيان فإنه عيان.

وهلًا تجوز خيانة الأعين حتى فيما يجوز كأن تشير غمضاً إلى شخص فيعاقب باستحقاق؟ علَّها لا إلا فيما لزم الأمر دون مندوحة، ولكنها تقية لا تليق بالرسول علي فكل أمره صُراح وقد يروى عنه أنه «لا ينبغي لنبي أن يكون له خائنة الأعين»<sup>(۱)</sup> ولو لم تنبغ لأي مكلف فيما يجوز لم يخصه «لنبي»!

ف «لخائنة الأعين» مصاديق ثلاثة أنحسها سارقة النظرة المحرمة ممن يراؤون الناس ولا يراعون الله، وي كأن الناس أحرى بالرعاية، وأقلها فيما يجوز إلَّا لنبي أمَّن ذا، وأوسطها كل نظرة محرمة غير سارقة، وسواءً في هذه الثلاث أكانت النظرة إلى شخص أو شيء أو أمر، فإنها على أية حال خائنة، مهما اختلفت دركات الخيانة لحد الكراهية لغير الرسول على أ

وعلَّ ﴿وَمَا تُخْفِى الصُّدُورُ﴾ تعم السر وأخفى ﴿فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَ وَأَخْفَى﴾<sup>(٢)</sup> ما تخفيه اختياراً عمن سواها، وما تخفيه اضطراراً إذ لا تعلمها في حالها ماذا تكنُّ في استقبالها؟

(١) الدر المنثور ٥: ٣٤٩ - أخرج أبو داود والنسائي وابن مردويه عن سعد قال: لما كان يوم فتح مكة أمن رسول الله عنها الناس إلا أربعة أنفار وامرأتين وقال: اقتلوهم وإن وجدتموهم متعلقين بأستار الكعبة منهم عبد الله بن سعد بن أبي سرح فاختبأ عند عثمان بن عفان فلما دعا رسول الله عنها الناس إلى البيعة جاء به فقال: يا رسول الله عنها بايع عبد الله فرفع رأسه فنظر وسول الله عنها الناس إلى البيعة جاء به فقال: يا رسول الله عنها بايع عبد الله فرفع رأسه فنظر وسول الله عنها الناس إلى البيعة جاء به فقال: يا رسول الله عنها عبد الله بن عمد الله بن معد بن أبي سرح فاختبأ عند عثمان بن عفان فلما دعا رسول الله عنها الناس إلى البيعة جاء به فقال: يا رسول الله عنها بايع عبد الله فرفع رأسه فنظر وسول الله عنها الناس إلى البيعة بايعه ثم أقبل على أصحابه فقال: أما كان فيكم رجل رشيد يقوم إلى هذا حين رآتي كففت يدي عن بيعته فيقتله؟ فقالوا: ما يدرينا يا رسول الله عنها ما في يقوم إلى هذا حين رآتي كففت يدي عن بيعته فيقتله؟ فقالوا: ما يدرينا يا رسول الله عنها ما في نفسك هلا أومات إلينا بعينك قال: إنه لا ينبغي لنبي أن يكون له خائة الأعين.

﴿وَاللهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِدٍ، لَا يَقْضُونَ بِشَىْءٍ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ٢

وقضاء الله بالحق دون سواه، دليل آخر على ألّا إله سواه، قضاءً في المتكوين ﴿فَإِذَا قَضَى أَمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَمُ كُنُ فَيَكُونُ﴾<sup>(١)</sup> أو في المتشريع ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُواً إِلَآ إِيَّاهُ﴾<sup>(٢)</sup> أم في خلافات خاصة، كلها في الأولى، وما سوى الوسطى في الأخرى، فهو – فقط – يقضي بالحق في الدنيا والآخرة بمثلث القضاء، والذين يدعون من دونه لا يقضون بشيءٍ.

أترى الشيء هنا يعم الشيءَ الحق والباطل، ودعاة الحق يقضون بالحق، ودعاة الباطل يقضون بالباطل فكيف ﴿لَا يَقَضُونَ بِثَىٰءً﴾ مهما لا قضاء لمن دونه تكوينياً؟ أم هو الشيء الباطل والقضاة به كثيرٌ؟

﴿وَالَذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِهِ ﴾ يعم الدعاة والمدعو إليهم، لمكان ﴿يَدَعُونَ﴾ دون يدعونهم، فقضاء دعاة الباطل ليس بشيء في التشريع والقضاء فإنه باطل، ولا في التكوين لأنه من أصله زائل، ثم المدعو إليهم بين من لا قضاء له أصلاً كالأصنام والأوثان، فحقاً إنهم لا يقضون بشيء! وبين من يقضون بالحق فلم يقضوا بشيء يهواه دعاتهم كالملائكة والنبيين، ومن يقضون بالباطل وليس الباطل بشيءٍ! طالما الشيء المقضي به فيمن دونه لا يعم التكوين.

لاَ جَرَدَ أَنَّمَا تَدْعُوَنَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَمُ دَعْوَةٌ فِي الدُّنْيَـا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَآ إِلَى اللَّهِ وَأَنِّ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَ<sup>ن</sup>ِتُ النَّارِ<sup>ِهُ(٣)</sup>

فمن لا يقضي بشيء بين العباد كيف يكون إلهاً أو شريكاً لله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾؟

- (۱) سورة غافر، الآية: ۸۲.
- (٢) سورة الإسراء، الآية: ٢٣.
  - (٣) سورة غافر، الآية: ٤٣ .

سورة غافر، الآيات: ١٣ - ٤٦

 الله أوَلَمَ يَسِبُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيَبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِ مُ كَانُوا هُمَ أَشَدً مِنْهُمْ قُوَةً وَءَانَارًا فِى ٱلأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِلَـنُوْبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِنَ ٱللَهِ مِن وَاقِ ٥٠٠:
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :

 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :

 :
 :

 :
 :

 :
 :

 :
 :
 :
 :
 :
 :

 :
 :

 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :
 :

 :

 :
 :

 :

 :
 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

 :

ألم يرجعوا إلى فِطَرهم وعقولهم، ولم يسمعوا إلى رسلهم، وبعدَ هذين إذ تركوهما ﴿أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ﴾ سيراً تاريخياً في أحوال الغابرين وأهوالهم ﴿فَيَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمٌ ﴾ فيعتبروا ممن قبلهم ﴿كَانُوا هُمَّ أَشَدَّ مِنْهُمَ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ فلم تمنع قوتهم وآثارهم الأشد عن أخذ الله ﴿فَأَخَذَهُمُ ٱللَهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ﴾ أخذ ﴿أللَهِ مِن وَاقِ﴾ فيا لمصارع الغابرين من معتبَر وهم واقفون موقفهم فهل من مذّكر؟.

أَنْالِتُ بِأَنَهُمُ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَكَفَرُوا فَآخَذَهُمُ اللَّهُ إِنَّهُ قَوِيُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ٢٠٠٠:

وهكذا تكون عاقبة الكفر بآيات الله البينات، أخذاً في الأولى قبل الأخرى، تدليلاً على مدى الأخذ في الأخرى.

ومن أنحس النماذج للذين كانوا من قبلهم ثالوث فرعون وهامان وقارون، كلُّ يمثل جانباً من الكفر والمجموع جملة الكفر، تتجاوب في ضخامة الصراع بين الكفر والإيمان في ذلك المقطع من التاريخ:

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَابَنَيْنَـا وَسُلْطَنَنٍ مُّبِينٍ ﷺ إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَنَمَنَ وَقَنْرُونَ فَقَالُوا سَنَحِرُّ كَذَابٌ ۞﴾:

فرعون وهامان وملأهما لم يكونوا من بني إسرائيل وقد أرسل إليهم موسى رسالة قاصدة، مما يدل على أن هذه الرسالة السامية غير محصورة في بني إسرائيل مهما كانوا هم المحور الأصيل فيها ﴿ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعَدِهِم تُوسَىٰ بِثَابَدَتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلْإِنْهِ فَظَلَمُوا بِهَا . . . ﴾ (1) (1) .

فرعون هو الضلع الأكبر من ذلك الثالوث، ويذكر في سائر القرآن (٧٤) مرة، وهامان ممثله ووزيره (٦) مرات وقارون ابن عم موسى (٤) مرات، وتجمعهم أجمع هذه وآية العنكبوت ﴿وَقَ<sup>ن</sup>َرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَمَنَنَ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُوسَى بِٱلْبَيِنَنَتِ﴾<sup>(٣)</sup>.

ولأن هؤلاء الثلاثة هم المحور الأصيل في السلطة الفرعونية استكباراً واستحماراً واستثماراً، تتجاوب مع بعض في السلطة التامة على المستضعفين، لذلك أصبحوا أصول المرسل إليهم من المستكبرين، كما وبنو إسرائيل هم أصول المرسل إليهم من المستضعفين، ثم الفروع للأولين ﴿وَمَلَإِيْهِ﴾ وللآخرين سائر المستضعفين في الرسالة الموسوية.

ترى ما هو الفارق هنا بين ﴿يَّايَكِنِنَا وَسُلْطَكِنِ تُبِيرِنِّ﴾ وهي مكرورة في هود والمؤمنين<sup>(٤)</sup> وآيات أخرى تخص السلطان ﴿وَفِي مُوسَىّ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَكِنِ تَبِينِ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿وَمَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَكَا مَبِينَا﴾<sup>(٢)</sup> ﴿قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُما سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيَكُمَا بِتَايَكِنِنَا أَنْتُمَا وَمَنِ ٱتَبَعَكُمَا ٱلْغَلِبُونَ﴾<sup>(٧)</sup>

السلطان هو السلطة عقلياً أمَّا ذا ببرهان، أم واقعياً، فهو – على أية حال – أمرٌ لا يُغلب، بل ويَغلب، فهل هو فقط آية الثعبان إذ كانت أمَّ

- (١) سورة الأعراف، الآية: ١٠٣.
- (٢) ينضم ملأ فرعون إليه في الرسالة الموسوية في الآيات التالية : ١٠ : ٧٥ و١١ : ٩٧ و٢٢ : ٤٦ و٦٨ : ٣٢ و٤٣ : ٤٦ .
  - (٣) سورة العنكبوت، الآية: ٣٩.
- (٤) ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَايَنِيْنَا وَسُلْطَنَنِ ثَبِينَىٰ﴾ [هود: ٩٦] ﴿ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَدُونَ بِتَايَنَيْنَا وَسُلْطَنِ تُبِينَىٰ﴾ [المومنون: ٤٥].
  - (٥) سورة الذاريات، الآية: ٣٨.
    - (٦) سورة النساء، الآية: ١٥٣.
  - (٧) سورة القصص، الآية: ٣٥.

الآيات الموسوية، أفردت بالذكر بعد الآيات أم دونها لأنها هامَّتها، وقد غلبت كل سحر من السحرة مما برهنت لهم أنها آية خارقة إلهية؟

أجل إنها سلطان من هذه الناحية، ولكن ﴿وَنَجَعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِنَابَنِيَنَّا أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَبَعَكُمُا ٱلْغَلِبُونَ﴾ برهان لا مردَّ له أنها ليست آية الثعبان، فإنها مهما كانت سلطاناً عقلياً وحسياً لم تك لتمنع السلطة الفرعونية الكافرة بالآيات عن القضاء على موسى وهارون.

إذاً فهو الهيبة المستمدة من الله، والسلطة القاهرة الإلهية التي حالت دون المكائد الفرعونية أن تفتك بموسى، إضافة إلى سلطان الآيات بما فيها سلطان الشعبان ﴿فَلَا يَصِلُونَ إِلَيَكُمَاً ﴾ بحجة قارعة ﴿ بِتَايَنِيَّاً ﴾ و﴿فَلَا يَصِلُونَ إِلَيَكُمَاً ﴾ باستئصال «بسلطان مبين» سلطاناً يجمع بين السلطة العقلية والواقعية، والنتيجةُ الحاسمة: ﴿فَلَا يَصِلُونَ إِلَيَكُمَاً بِتَايَنِيَنَاً أَنْتُمَا وَمَنِ ٱتَبْعَكُمُا ٱلْفَنَلِبُونَ ﴾.

هذا موسى ومعه آيات وسلطان مبين، وهؤلاء ﴿فِرْعَوْنَ وَهَمَنَ وَقَنُرُونَ﴾ ومعهم شهوات وحيوَنات وسلطان مهين، لا يملكون حجة وجاه موسى إلَّا داحضة ﴿فَقَالُواْ سَنَجِرٌ كَذَابٌ﴾ سنة دائبة في قرية جاهلة خائبة.

﴿فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا ٱفْتُلُوَا أَبْنَآءَ ٱلَّذِيبَ ءَامَنُوا مَعَهُ وَٱسْتَحْيُوا نِسَآءَهُمُّ وَمَا كَيْذِ ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَكَالِ ٢

لقد كان فرعون قبل «أن جاءهم الحق» ﴿يُدَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَغِي. نِسَاَءَهُمَ<sup>\*</sup>َ»<sup>(1)</sup> لكيلا يظهر بينهم موسى، أما الآن وقد ظهر بخارقة إلهية وجاءه بآيات وسلطان مبين وآمن معه من آمن، فلماذا يجدد مع هامان وقارون قتل الأبناء واستحياء النساء، دون أن يأمروا بقتل الجميع، أم يأمروا كما أمر بعد ردح بقتل موسى لكي يجتث جذور الرسالة؟. علَّه لأنهم لم يسطعوا على قتلهم جميعاً وقد تحزبوا بمن معهم من السحرة المؤمنين وفي ﴿ءَامَنُوا مَعَلُمُ بِدل "آمنوا به" لمحة لامعة بذلك التحزب، فإن في معية الإيمان تناصراً في أصله، فتعاضلاً في فصله، وبأحرى لم يسطع على قتل موسى كما تلمح له ﴿ذَرُونِ﴾ وفي قتل أبنائهم واستحياء نسائهم مُنعة صادّة عن تداومهم في إيمانهم، وصدًّ عن بقاء الإيمان بهذه الرسالة، حيث الناشئة المتربية في حجر الإيمان تحمله كأقواه إلى الأنسال الآتية، ولماذا أبناءهم دون بناتهم لأنهن لسن ليحملن الإيمان بعد قتل الأبناء تخوفاً، وفي بقائهن مآرب لهم: ﴿وَٱسْتَحْيُوا فِسَآءَهُمْ﴾ من الحياة إبقاءً لهن خادمات لهم، ومن الحياء سلباً له منهن مُتَعاً جنسية(١) ﴿وَفِي ذَلِكُم بَـكَآمٌ مِّن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup> لـمن آمن حتى يرجعوا كفاراً، وللنساء حتى لا يؤمنَّ ولا يؤمِّنَّ رجالهن في إيمانهم، وقد فعل فرعون هذه الفعلة وكماد هذه الكيدة ﴿وَمَا كَنَيْ ٱلْكَنْفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَكِلٍ﴾ تلمح أنه ما نُفِّذ أمرهم كما أمروا، أم لم يهدهِم إلى مرادهم كما قرروا، فأصبح كيدهم في ضلال، وخاب سعيهم على أية حال، فإنهم ﴿ءَامَنُواْ مَعَلَمُ﴾ فتحول فرعون إلى استئصال محور الإيمان ومنبعه:

وَقَالَ فِـرْعَوْبُ ذَرُونِ آفَتْلُ مُوسَىٰ وَلْيَدْعُ رَبَّهُۥۖ إِنِّي أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِـرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ۞﴾:

هنا يتفرد فرعون – الطاغية: رأس الزاوية – برأيه الخاص: ﴿ذَرُونِ آقَتُلَ مُوسَىٰ﴾ وهو بين من لا يرتئي رأيه كما يلمح من ﴿ذَرُونِ﴾ وبين من يرتئيه ﴿أَنْقَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللَهُ﴾ فقتل الأبناء واستحياء النساء كمتفق عليه حيث ﴿قَالُوا أَقْتُلُوآ﴾ وقتل موسى مختلف فيه ﴿ذَرُونِ﴾ و﴿قَالُوَّا أَرْجِهُ

- وعلى الثاني الاستفعال هنا للسلب كما في موارد عدة.
  - (٢) سورة البقرة، الآية: ٤٩.

سورة غافر، الآيات: ١٣ – ٤٦

وَلَخَهُ وَآبَعَثْ فِي ٱلْدَآبِنِ حَشِرِينٌ<sup>﴾(١)</sup> وذلك قبل إيمان السحرة، فأحرى بمنعهم بعد إيمانهم حيث الإرجاء هادف تبيُّنَ أمره وقد تبين، فقويت المعارضة في قتله.

وقد يختلف منعه قبل الحشر وبعده، فقبل تبيُّن أمره لا يُنهي قتلُه مشاكلَه أو يزيدها، إذ قد يوحي للجماهير بتقديسه والحماس له برسالته، وبعده إذ آمن به جماهير، ويتحذر الآخرون أن يستفحل أمره بقتله وقد آمن به السحرة، فقتله إذاً يزيد في حياته، وعلى أية حال «منعته رَشَدته»<sup>(۲)</sup> سياسياً أو مذهبياً.

واحتمال آخر في ﴿ذَرُونِيَ﴾ أن لم يكن هناك من يمنعه إلا تأجيلاً ليتضح أمره، فإنما كان يَخاف مِن قتله بما رأى من آيات صدقه، ومن عدم قتله أنه يفشِّله في قومه كيف لا يسطع على سلطته أن يقتل موسى، فجمع بين الأمرين في قولته الماكرة ﴿ذَرُونِيَ أَقَتُلَ مُوسَىٰ﴾ حتى لا يقال إنه ما تجرأ على قتله، وإنما منعه مانعٌ، وردَعه رادع من أهل نصحه وحاشيته!

وقد يلمح تلاحُق «اقتلوا وذروني» أن فرعون كان يرى قتل موسى والذين آمنوا معه جميعاً، فتكا بالرسول والمؤمنين استئصالاً لجذور هذه الرسالة، واستهزاءً بربه ﴿وَلَيَدَعُ رَبَّهُ<sup>تَ</sup> فَإِن كان ربه قوياً فلينْجه في ذلك الصراع، ولماذا ﴿أَقَتُلَ مُوسَىٰ لأنه يسعى في الأرض فساداً فـ ﴿إِنِّي آَخَافُ آَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ إلى دينه وهو أصل الفساد ﴿أَوَ أَن يُظْهِرَ فِي الأَرْضِ الْفَسَادَ» تشكيكاً في دينكم، واختلافاً بينكم وتخلفاً فيكم.

ومن الطريف جداً حجة فرعون في ذلك التصميم الفاتك، وهو مكرور عبر الأجيال المتفرعنة أمام المصلحين على توالي الزمان ومختلف المكان،

- سورة الشعراء، الآية: ٣٦.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٥١٨ في كتاب علل الشرايع بإسناده إلى إسماعيل بن منصور أبي زياد عن رجل عن أبي عبد الله عليه في قول فرعون: ذروني أقتل موسى «ما كان يمنعه»؟ قال: منعته رشدته، ولا يقتل الأنبياء ولا أولاد الأنبياء إلا أولاد الزنا.

أن يُظهر الباطل الكالح في مظهر الحق الصالح، ويُظهر الحق في مَظهر المفسد الطالح، ليستجيش مشاعر الشعب المستضعفين ضد الداعية المصلحة، المطالِبة بحقهم من المستكبرين.

ترى بماذا يواجه موسى هذه الطاغية؟ إنه يواجه شعبه المحطمين المستغفلين بكلمة الحكمة:

وَقَالَ مُوسَىٓ إِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّكُم مِن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِبَوْمِرُ ٱلجِسَابِ۞﴾:

يستبدل قولة فرعون ﴿وَلَيَمَعُ رَبَّهُ ﴾ بـ ﴿إِنِي عُذَتُ بِرَبِي وَرَبِّكُم ﴾ لكيلا يخيَّل إليهم أن ربه غير ربهم بل هو واحد لا شريك له رغم مزاعم المشركين، ولكي يعطف بهم إلى العوذ بربهم ممن عاذ به موسى ثم يعمم الاستعاذة ﴿تِن كُلِّ مُتَكَبِّر لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الحِسَابِ ﴾ حيث لا تختص من فرعون، وهناك فراعنة عدة! ودرجاً لفرعون إدراج سائر المتكبرين دون أن يحسب له حسابه الخاص، تذليلاً لسطوته، وكسراً لنخوته، يُظهر كأنه لم يسمع قولته، ولم يأهله للمخاطبة، ولا التحدث عنه بشخصه أمام الشعب، وما ألطفه حجاجاً صارماً أمام الفرعنة الجبارة، وما أعطفه للشعوب المستضعفة!. فـ ﴿كُلِّ مُتَكَبِّرِ ﴾ لبس رداء الكبرياء من دون حق، ويزيده كبرياءً وعتواً أنه ﴿لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الحَسابِ ﴾ أنه لا حساب في قولته وفعلته، فهو يعيش الفوضى اللَّاحساب، على حساب الكبرياء والجبروت.

ثم المُضِيُّ في ﴿عُذَتُ﴾ مؤكداً بالتأكيد الخاص «إني» مما يُطَمئنُهم أن ربه وربهم يعيذه من كل طاغية، كما أعاذه منذ ولادته، ثم تَرعرعه في حجر فرعون، ثم قيامه برسالته، فذلك منه – إذاً – ملحمة غيبية تُعدُّ في عداد آياته البينات وكما قال الله: ﴿وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِعَابَنِيَنَأْ أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمُا ٱلْغَلِبُونَ﴾<sup>(١)</sup> ولحد الآن نرى غَلَبه على فرعون دون أن يصل إليه، حتى أصبح ملأ فرعون يمنعونه عن قتله وهم تحت سلطته وجبروته!

فيا لداعية الحق من سلطان لا يُغلب أمام فرعون الطاغية، وهو صفر اليد عن كل عِدَّة مادية وعُدَّة، ولا يملك إلَّا عوذة بالله أن ينصره على عدوه كما وعده ﴿أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَبَعَكُمُا ٱلْفَلَلِبُونَ﴾.

ولقد جرأً موسى بحجته الصراح مؤمناً يكتم إيمانه حتى أبرزه مناصراً صارماً لموسى الرسول ﷺ :

وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْرَے بَكْنُمُ إِيمَـنَهُۥ أَنَقَـنُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّت ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُمُ بِٱلْبَيِّنَدَتِ مِن زَبِيَكُمٌ وَإِن يَكُ كَندِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُمْ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبِّكُم بَعْضُ ٱلَذِى يَعِدُكُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ ٢٠٠٠

هذا الرجل نعم الرجل كل الرجل، وقد يحق له أن تُسمَّى السورة به «المؤمن» إذ أصبح ركن الدعوة المناصرة للرسالة الموسوية، حيث انتدب في هذه المعركة الصاخبة الدموية، انتدب يدفع عن موسى ويحاج فرعون وملأه بحجج ناصحة ناصعة، سالكاً فيه مسالك ومعرِّضاً نفسه لمهالك.

وَقَالَ رَجُلُّ﴾ لا يسمِّيه حيث الأصل في تبنِّي الشخصيات هو الرجولات بِسماتها ويَصماتها دون الأسماء، فسواءً أكان الرجل نبياً<sup>(٢)</sup> أم سواه،....

- سورة القصص، الآية: ٣٥.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٩١٩ ح ٤٢ في أمالي الصدوق بإسناده إلى عبد الرحمن بن أبي ليلى رفعه قال رسول الله عنه: الصديقون ثلاثة حبيب النجار مؤمن آل ياسين الذي قال ( أَشَرِعُوا الْمُرْسَلِينَ ) [يس: ٢٠]... وحزقيل مؤمن آل فرعون وعلي بن أبي طالب عنه وهو أفضلهم. أقول: حزقيل كان نبياً إسرائيلياً فلم يكن من آل فرعون، ولو كان هذا الرجل نبياً أياً كان لكان مذكوراً بسمة النبوة فإنها أعلى درجات الإيمان، والنبي لا يكتم إيمانه إذ لا تقية للأنبياء، ثم حزقيل ولد بعد موسى بقرون، فمن المستحيل إذاً كونه (رَجُلُّ مُؤْمِنٌ مِّنَ عَالِ فِرْعَوْنَ ) [غافر: مرابياً

قبطياً<sup>(۱)</sup> أم سواه، فالمحور الرئيسي هنا رجولته بإيمانه: ﴿مُؤَمِّنُ مِنَ اللَّ فِرْعَوْنَ يَكَنُّمُ إِيمَنَهُ ﴾ أتراه إسرائيلياً يكتم إيمانه من آل فرعون؟ وصحيح التعبير عنه «يكتم إيمانه من آل فرعون»! فقد كان من آل فرعون وقومه وكما يخاطبهم «يا قوم» وكان ﴿مِنْ اللَّ فِرْعَوْنَ يَكَنُّمُ إِيمَنَهُ ﴾ دون آل موسى، فالمعنيان معنيَّان: ﴿رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِن اللِ فِرْعَوْنَ يَكَنُّمُ إِيمَنَهُ وما الموسى، فالمعنيان معنيَّان: ﴿رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِن اللِ فِرْعَوْنَ يَكَنُمُ إِيمَنَهُ ومن الله موسى، فالمعنيان معنيَّان وكان حفظ الإيمان تناصراً للرسول برسالته أوجب من حفظ النفس، وقد كان حفظ نفسه أوجب من إظهار إيمانه حين لم يكن بهذه المثابة، فلكل حال مقال، ولكل مقال حال<sup>(۲)</sup>.

وَقَالَ» مستنكراً تصميمهم ﴿أَنَقَـٰتُلُونَ رَجُلًا» لا لشيء إلَّا ﴿أَن يَقُولَ رَقِيَ اللَّهُ﴾ وأنتم لا تنكرون الله مهما كنتم به مشركين، فقد يعترف بربوبيَّة الإله الأصل الذي يصدقه كل المتألهين، ثم لا يفتري عليه بشركاء، ﴿يَقُولَ رَقِيَ اللَهُ وَقَدَ جَآءَكُمُ﴾ على قوله ﴿بِٱلْبَيِّنَكِ مِن رَبِّكُمُ ۖ فإن ربه هو ربكم مهما

- (١) المصدرح ٤٠ في عيون الأخبار في باب ذكر مجلس الرضا عليه مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة وفيه قالت العلماء فأخبرنا هل فسر الله الاصطفاء في الكتاب؟ فقال الرضا عليه: ف فسر الله عشر موى الباطن في اثني عشر موطناً وموضعاً . . . وأما الحادي عشر فقول الله تمكن في سورة المؤمن حكاية عن قول رجل من آل فرعون: وأما الحادي عشر فقول الله تمكن في سورة المؤمن حكاية عن قول رجل من آل فرعون: وقاًا لرجل مُؤْمِنُ مِن الله في تكن في المترة عن الفاه في سورة المؤمن حكاية عن قول رجل من أل فرعون المون في ألف الرضا عليه الله تمكن في سورة المؤمن حكاية عن قول رجل من أل فرعون فنسبه وأما الحادي عشر فقول الله تمكن في سورة المؤمن حكاية عن قول رجل من أل فرعون فنسبه وأما الحادي عشر فقول الله تمكن في سورة المؤمن حكاية عن قول رجل من أل فرعون فنسبه وقاًا ل رجل أل فرعون ألف المؤمن الله الله في المؤمن المول الله تمكن الحادي في ألف وتقون يكثم إيمنكه من المؤمن حكاية عن قول رجل من أل فرعون فنسبه وقول رجل من أل فرعون فنسبه الى فرعون من ال فرعون الله تشر وقال رجل ألفي ألف ألفي ألفي ألفي في ألف وتقون مع مع المؤمن المؤمن المول الله تشر وقول المول الله في المؤمن الله المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن الله المؤمن الله المؤمن المؤمول المؤمن المؤمن المؤمومن المؤمن المؤمن
- (٢) المصدر ح ٣٨ في بصائر الدرجات عن أبي جعفر عليه قال له رجل: إن الحسن البصري يروي أن رسول الله عليه قال: من كتم علماً جاء يوم القيامة ملجماً بلجام من نار؟ فقال: كذب ويحه فأين قول الله تعالى: ﴿وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِن مَالِ فِرْعَوْنَ يَكُثُرُ إِيمَننَهُ ﴾؟ [غافر: كذب ويحه فأين قول الله تعالى: ﴿وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِن مَالِ فِرْعَوْنَ يَكُثُرُ إِيمَننَهُ ﴾؟ [غافر: ٢٨] ثم مد بها صوته فقال: فليذهبوا حيث شاؤوا أما والله لا يجدون العلم إلا هاهنا ثم سكت ثم قال: عند آل محمد، وفي المجمع عن أبي عبد الله عليه : التقية من ديني ودين آبائي ولا دين لمن لا تقية له والتقية ترس الله في الأرض لأن مؤمن آل فرعون لو أظهر الإسلام لقتل.

أشركتم به ما لم يشركه هو، فقوله يوافقكم في أصل الربوبية، وتوافقه الفطرة وقد جاءكم بالبينات، فكيف تقتلونه، وما له من ذنب إلا مقالة حق ثابتة بالبينات!

وما يروى عن الإمام علي ﷺ أن أبا بكر أشجع الناس وأفضل من مؤمن آل فرعون<sup>(۱)</sup> تخالف كتاب الله، فآية الشراء تفضّل علياً على الإطلاق: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشَـرِى نَفَسَـهُ ٱبْتِغَـاءَ مَتْهَسَاتِ ٱللَّوَ<sup>(۲)</sup> وهـذه الآيـة تـمـدح مؤمن آل فرعون على كتمان إيمانه من قبل تقيةً وعلى إبرازه هنا تقية معاكسة للحفاظ على أهمَّ من نفسه.

ثم وعلى أسوأ الاحتمالات – لو شككتم في أمره رغم بيناته – ﴿وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ﴾ فقط ﴿ كَذِبُةٍ﴾ لا وعليكم ﴿وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبّكُم﴾ لأقل تقدير ﴿بَعْضُ الَذِى يَعِدُكُمْ﴾.

أترى مدعي النبوة يجب أو يجوز تصديقه ولا يصلح قتله أو تكذيبه لأنه

(١) «الدر المنثور ٥: ٣٥٠ - أخرج البزاز وأبو نعيم في فضائل الصحابة عن علي على الله المنثور ٥: ٣٥٠ - أخرج البزاز وأبو نعيم في فضائل الصحابة عن علي الله الله الله الله الله الله واحداً من الناس أخبروني بأشجع الناس قالوا : أنت؟ قال : لا قالوا : فمن؟ قال : أبو بكر، لقد رأيت رسول الله الله وأخذته قريش هذا يحثه وهذا يبلبله وهم يقولون : أنت الذي جعلت الآلهة إلها واحداً قال : فوالله ما دنا منا أحد إلا أبو بكر يضرب هذا ويجاهد هذا وهو يقول : ويلكم أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله ثم رفع علي على الآلهة إلها واحداً قال : فوالله ما دنا منا أحد إلا أبو بكر يضرب هذا ويجاهد هذا وهو يقول : ويلكم أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله ثم رفع علي على الله الموجم بودة كانت عليه فبكى حتى اخضلت لحيته ثم قال : أنشدكم بالله أمؤمن آل فرعون خير أم أبو بكر خير من مؤمن آل فرعون ذاك رجل يكتم إيمانه وهذا رجل أعلن إيمانه».

المطلب وابي طالب وعيرهم في مناصره النبي ﷺ وايه الشراء تكفي تكذيبا لهذه الرواية، وكفاها كذباً ذيلها «وهذا رجل أعلن إيمانه» أفمؤمن آل فرعون لم يعلن إيمانه حين قال: أَنَّقَ تُنُوْنَ رَجَلًا أَن يَقُولَ رَدِّت اللَّهُ ﴾ [غَافر : ٢٨] فليكن مثل أبي بكر، بل أفضل منه حيث الفرعنة الجبارة في عهده أخطر من المشركين زمن الرسول، ثم فيكُنُّرُ إيمَننَهُه ﴾ [غافر : ٢٨] كان تقية منه قبل هذا الموقف وكانت لزاماً عليه حفاظاً على نفسه، فلما انعكست التقية أبرز إيمانه مناصراً لموسى في موقف أحرج من موقف أبي بكر إن صدق حديثه! (٢) سورة البقرة، الآية : ٢٠٧. الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

﴿وَإِن يَكُ كَنِدِبًا فَعَلَيَهِ كَذِبُهُمْ والكذب في هذه الدعوة ينال المصدقين ويضُلُّهم عن السبيل أكثر من الداعية، بل وله حظوته من الرئاسة الباطلة، وعليهم شقوتهم تحت نير الضلالة، ثم وعلى هذا الأساس لا يجوز تكذيب مدعي الرسالة حين لم يثبت صدقه ولا كذبه؟

كلا! حيث المورد هنا قطعي الصدق بيناته ﴿وَإِن يَكُ كَذِبًا﴾ تنازل في احتمال في فرض المحال، فالكذب هنا ليس في دعوى النبوة، بل هو في توحيد الإله وأهوال القيامة، فإن يكن الداعية كاذباً في أنباء من النبوة وهو صادق في نبوته ببيناته، فكان لله شريك، ولم يكن هنالك حساب يوم القيامة، فلا يضركم بقاءه في دعواه، ولا تصديقه، فإنما هو لا سواه يحمل عبَنَ بَعْضَ ٱلأَقَوِيلِ ( لَهُ لَخَذَنَا مِنَهُ بِالَبَيِنِ ( أَنَ يُمَ لَقَطَعَنَا مِنَهُ أَلَوَتِينَ ( أَنَ يُ عَلَيَنَا بَعْضَ ٱلأَقَوِيلِ ( لَهُ لَخَذَنَا مِنَهُ بِاللَبِينِ ( اللهُ شُرَكَ أَعَلَعَنَا مِنَهُ أَلُوَتِينَ وموردها محمد بي بعد ثبوت نبوته.

﴿وَإِن يَكُ صَـادِقًا﴾ حيث يجوز – لأقل تقدير – صدقه، تنازلاً عن واجب صدقه ﴿يُصِبّكُم بَعْضُ الَّذِى يَعِدُكُمٌ ﴾ في الأولى والآخرة، فطريقة الاحتياط – إذاً – ألَّا يُقتل ولا يكنَّب فإنَّ في تصديقه نفعاً بلا ضرر إلَّا عليه ﴿وَإِن يَكُ كَذِبًا﴾!

وبهذه الحجة الباهرة يحتج الإمام الرضا علي الزنديق الناكر للحساب، إذا لم يكن حساب فنحن وإياكم شرع سواء، لم يضرنا ما عبدنا، وإن كان هناك حساب فنحن الناجون وأنتم الهالكون، وهذه حجة أخيرة على من لا يصدق البينات.

ثم المشكوك في دعوى النبوة – إذا لا يملك حجة على صدقه وأنت لا تملك حجة على كذبه – لم يصح تكذيبه والفتك به إلَّا في أصل النبوة إذ لا

(١) سورة الحاقة، الآيات: ٤٤-٤٦.

تصدَّق إلَّا ببيناتها، وقد ملكها موسى بتسع آيات، وأما فيما يخبر به من أخطار مترقبة فالحائطة العقلية تقتضي ترتيب آثار صدقه، وهكذا تكون أنباء الأنبياء إنذاراً عما يعدون.

فكيف يجوز قتل موسى الرسول ﴿أَن يَقُولَ رَبِّي اللَّهُ وَقَدَّ جَآءَكُم يَالَبَيِّنَتِ﴾ ثم كيف يجوز قتله ﴿وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُمْ وَلِن يَكُ صَادِقًا يُعِبَّكُم بَعْضُ الَذِى يَعِدُكُمْ ﴾ – ومن ثم فـ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسَرِفٌ كَذَابُهُ سواء أكان مدعي النبوة وأنباءها الغيبة فـ ﴿لَنَخَذَنَا مِنَهُ بِآلَيَهِنِ﴾ أم مكذب النبوة على بيناتها الصادقة فـ «إن أخذَ ربك لشديد»! ومن طريف هذا الحجاج تقديم احتمال الكذب للنبي سداً لعُجالة التكذيب إن قدَّم احتمال الصدق، وكما يقدّم الترديد لداعية الحق ﴿وَإِنَّا أَوَ إِيَّاكُمُ مُمَنَ هُدَى أَوَ فِي ضَلَالٍ مُعِينٍ ﴾<sup>(1)</sup> دون «أنتم أو نحن...» وهذا منتهى النصفة في الحجاج أن يقدم المحاور لنفسه أسوأ الاحتمالات ثم يردها بلطف دون عنف.

وهذا منتهى المطاف في حجاج النبوات لمن لا يصدق أيَّة بينات، أننا نفرض – على استحالة – كذب صادق النبوة فيما يعد للأخرى، وحتى مع التغامض عن نبوته، فقضية الاحتياط – إذاّ – ألّا يكذّب فضلاً عن قتله، حجة يقبلها كل ذي مسكة وحتى ذي جنة، ولكن حماقى الطغيان ليسوا ليصدقوا أية حجة ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسَرِقٌ كَذَابٌ﴾.

لَا يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَلَهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَتُمُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَهِ إِنجَاءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمُ إِلَا مَا أَرَى وَمَا آهَدِيكُرُ إِلَا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ٢٠٠

خير حجاج من مؤمن آل فرعون وِجاه شر لجاجٍ من فرعون، يقول الداعية: ﴿يَعَوِّمِ . . .﴾ كحجاج ثالث لا مردٍ له لنصرة الحق ﴿لَكُمُ ٱلْمُلَكُ ٱلْيَوْمَ﴾ لأطول الـزمن وعـلى أية حـال ﴿ظَنِهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ غـالبين فيها مستعبِدين، هذا يومكم ردحَ الامتحان ﴿فَمَن يَنْصُرُنَا﴾ أنا وإياكم سواء ﴿مِنَ بَأْسِ اَلَدَهِ إِن جَآءَنَأَ﴾ فـــي يــوم الله؟ ﴿وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبّكُم بَعْضُ الَذِى يَعِدُكُمٌ ﴾ فهل ينصركم مُلككم اليوم ولا يأتي يومئذ إلَّا بأساً على بأس حيث ارتكن على بؤس! ويقول الطاغية كلمتيه اللَّاغيتين دون أن تحملا أية حجة إلَّا لجاج استكبار، إنني حق وفوق الحق، فما أراه هو الحق لا سواه ﴿مَآ أَرِيكُمُ إِلَا مَآ أَرَىٰ﴾ دون ما يراه غيري أو تراه حجة وبرهنة وإنما ﴿مَآ أَرَىٰ﴾ ليس إلَّا فـ«إني أنا ربكم الأعلى»! حيث ﴿أَخَذَتَهُ الْمِزَةُ بِالإِشْرِقْمِ فَعَسَبُهُ جَهَنَمُ

إن الفرعنة الطاغية بأية صورة وعلى أية حال، تحاول ولا تزال أن تحمل الشعوب على ما تراه، فلا تسمح لأحد سواه في رأي سواه، ولا مصدراً وولياً في أمر إلاً إياه، والله الذي خلق السماوات والأرض يتبنَّى أحكامه وأوامره على أوضح البراهين ما أمكن تفهُّمه للعالمين، ثم ﴿لَا يُسْتَلُ عَنَّا يَفَعَلُ وَهُمٌ يُسْتَلُونَ﴾<sup>(٢)</sup>!

داعية الحق يحمل الشوب على التدبر والتفكير وانتخاب الأصلح ابتداءً من نفسه، إن كان حقاً ببيناته فاقبلوه وإن كان باطلاً فارفضوه.

وداعية الباطل الطاغية ﴿مَا أَرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ﴾ ولا حق لأحدِ أن يفكر فيما يرى إذ ﴿وَمَا آَهَدِيكُرُ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ﴾ فكل ما يراه ويعمل هو هدى ورشاد، وكل ما يراه ويعمله غيره هو ضلالة وفي غير سداد، لا يَسمحون لأحد – أياً كان – أن يظن أنهم خاطئون، ولا أن يرتئي إلى جوار رأيهم رأياً! وهذا هو معنى الطاغوت أن يجمع بين طغواه على الله وعلى عباد الله!

- (١) سورة البقرة، الآية: ٢٠٦.
- (٢) سورة الأنبياء، الآية: ٢٣.

سورة غافر، الآيات: ١٣ – ٤٦

ذلك الاستبداد الأحمق باطل أينما كان، وفيمن لبس ملابس الإيمان وظهر بمظهر الإمام للمؤمنين، يستبد برأيه ويأخذ هو برهانه دون بُرهانه، سناداً إلى اجتهاده، سداً لباب العلم، وصداً عن أي حوار قد يخالفه فيما يرى، وهكذا استبداد طريق الجحيم.

لا يحق تأصيل الرأي واستئصال ما سواه من رأي، إلًا – أولاً – لله وبرهانه معه، وكل قوله وفعله برهان، ثم لرسل الله صدوراً عن الله، ومن ثم للمعصومين من خلفائهم حيث يصدرون عنهم، ونراهم كيف يواجهون الشعوب بكل تواضع، وقد يُظهرون أنفسهم معهم مظهر المشاورين، وليوجهوهم إلى ما هم عليه من حق الوحي ببرهان لا قبل له.

نرى الداعية ينتقل إلى بيان مثال لبأس الله بعد أصل التحذير، دون أن يرد على شخص الطاغية كأنه عديم الوجود، ولأنه لم يأت ببرهان حتى يرد عليه:

وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ بَفَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِتْلَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ ﴿ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْفِبَادِ ﴿ ﴾:

هناك ﴿إِن جَآءَنَاً》 يدخل نفسه فيما يجوز مجيئه، وهنا ﴿أَخَافُ عَلَيْكُمْ﴾ حيث المؤمنون لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ولأنه أمر واقع لا مردَّ له عن الكافرين وأن المتقين في مقام أمين، والأحزاب المتحزبة ضد الرسالات هم قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم من المكذبين، «إني أخاف عليكم مثل دأب" هم: عادتهم في تكذيبهم آيات الله، وعادتهم في جزائهم بما كذبوا<sup>(۱)</sup> دأباً بدأب، ﴿وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ﴾ فإنه جزاء وفاق ما له من فراق، ويا له من دأب يخاف عليهم أصبح فيهم ركناً يمثَّل به سائر الدأب في

 (1) في الدأب الأول إضافة المصدر إلى الفاعل وفي الثاني إضافته إلى المفعول أي دأب الله إياهم. تساريسخ السكسلدابسات: ﴿كَذَأَبِ عَالِ فِيْهَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَبُوا بِتَايَنِيَنَا﴾<sup>(١)</sup>: ﴿كَذَبُوا بِتَابَنِ رَبِّهِمْ﴾<sup>(٢)</sup>!

ولماذا ﴿مِثْلَ دَأْبِ قَوَمِ﴾ واحداً لأنهم واحد بطبيعتهم وكيانهم، مهما كانوا أقواماً حسب واقعهم وكونهم، فكما الكفر ملة واحدة فقومه كذلك واحد هو الذي يتجلى فيه بأس الله، وهذا من بأس يوم الأولى، وإلى تطرُّق ليوم آخر من أيام الله وهو يوم التناد:

وَيَنَقَوْمِ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُوْ بَوْمَ ٱلنَّنَادِ ٢ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ ٱللَهِ مِنْ عَاصِمُو وَمَن يُضْلِلِ ٱللَهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ٢

وما ألطفه ترتيباً رتيباً لإنذارهم من ﴿ بَأْسِ اللَّهِ إِن جَآءَنَأَ﴾ وهو أقل تقديراً بأساً واحتمالاً، فـ (إن» تُشكِّك، والدنيا تخفِّف، وهو أقل الاحتمالات من (إن يك صادقاً فعليه كذبه» ثم يوم الأحزاب وهو أوسط تقديراً محققاً ثابتاً للأحزاب، ومن ثم اليوم الآخر يوم التناد! (يوم ينادي أهل النار أهل الجنة»<sup>(٣)</sup>، كما نتنادى نحن وإياكم هنا وأين تنادٍ من تنادٍ: ﴿ وَنَادَى أَصَحَبُ النَّارِ أَصَحَبَ ٱلجُنَّةِ أَنَ أَفِيضُوا عَلَيَّنَا مِنَ ٱلْمَاءِ أَوَ مِتَا رَذَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُوا إِنَ ٱللَّهُ النَّارِ أَصَحَبَ ٱلجُنَّةِ أَنَ أَفِيضُوا عَلَيَّنَا مِنَ ٱلْمَاءِ أَوَ مِتَا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُوا إِنَ ٱللَّهُ مَكَانٍ بَعِيدٍ هِ<sup>(٥)</sup> ﴿ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ ٱللَّهِ أَكَبُرُ مِن مَقْتِكُمُ ٱنفُسَكُمَ إِذْ نُدْعَوْنَ مِن إِلَى ٱلْإِيمَنِ فَتَكَفُرُونَ <sup>(٢)</sup> ﴿ وَيُوَمَ يُنَادِيمِ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوا عَانَتَكَ مَا مِنَا وِن

- (1) سورة آل عمران، الآية: ١١.
  - (٢) سورة الأنفال، الآية: ٥٤.
- (٣) نور الثقلين ٤: ١٩٩ ح ٤٤ في معاني الأخبار عن أبي عبد الله عظيمة قال: يوم التناد يوم ينادي أهل النار أهل الجنة: ﴿أَنَ أَفِيضُوا عَلَيْهَا الأَعْرَاف: ٥٠].
  - (٤) سورة الأعراف، الآية: ٥٠.
    - (٥) سورة فصلت، الآية: ٤٤.
      - (٦) سورة غافر، الآية: ١٠.

سورة غافر، الآيات: ١٣ - ٤٦

شَهِيدِ<sup>\$(1)</sup> ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيمِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبَشُرُ ٱلْمُرْسَلِينَ\$<sup>(1)</sup> ثم محاجة وتنادِ بينهم ﴿وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِى ٱلنَّارِ﴾ فهم في مثلث من التناد، بعد إذ رفضوا هنا صالح التناد ﴿وَمَن يُفْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَادِ﴾.

إنهم يتنادون قبل دخولهم الجحيم وبعده، عائشين هناك تصايحاً وتناوحاً لأصوات في زحام وخصام، يوليهم ويدبرهم خوفة وفراراً.

وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْمُمْ فِي شَكِّ مِّمَّا جَآءَكُم بِعِ حَقَّ إِذَا هَلَكَ قُلْتُدْ لَن يَبْعَنَكَ اللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ رَسُولاً كَذَلِكَ يُضِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِقُ مُرْتَابُ ۞ الَذِينَ يَجْدَدِلُونَ فِنَ ءَايَتِ اللَهِ بِغَيْرِ سُلطَنٍ أَنَدَهُمْ كَبْرَ مَقْتًا عِندَ اللَهِ وَعِندَ الَذِينَ ءَامَنُوأً كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ۞

فيُوسُفُ¢ هذا هو المعروف المسماة به سورته، اللامعة ثُورته، وهذه الآية هي الفريدة تدليلاً على رسالته السامية قبل موسى وكأنه ﴿وَكَانَ رَسُولَا نَبِيَّاَ﴾<sup>(٥)</sup> رفيع المنزلة في رسالته، يتلو تلو مَن دارت عليهم الرحى وعلَّها

- سورة فصلت، الآية: ٤٧ .
   سورة القصص، الآية: ٦٥ .
  - (٣) سورة الرعد، الآية: ٣٣.
    (٤) سورة الصف، الآية: ٥.
- (٥) «المصدر ح ٤٥ المجمع عن كتاب النبوة بالإسناد عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر علي (٥) قال قلت : فكان يوسف رسولاً نبينا؟ قال : نعم أما تسمع قول الله كتم الله تحكم يُوسُفُ مِن فَبَلُ بِالْبَيْنَتِ ( إَغَافر : ٣٤].

قريبة إلى موسى زمناً كما تلمح له ﴿وَلَقَدْ جَآءَ حُمْ ﴾ وقد عرفنا من سورته أنه بلغ في ثورته مبلغ الملك أم كبير وزرائه، وعلى أية حال حصل على مكانة عظيمة في مصر حد كان له عرش ﴿وَرَفَعَ أَبَوَيَهِ عَلَى ٱلْمَرْشِ وَخَرُوا لَمُ سُجَداً ﴾<sup>(1)</sup> وهو – على جمعه بين السلطة الروحية والزمنية – ﴿فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِمَا جَآءَ حُمُ بِعِنْ ﴾ ومعه بيناته في سلطتيه، واستمر التشكُّك ﴿يَمَّا جَاءَ حُمُ بِعِنْ حَقَّنَ إِذَا هَلَكَ ﴾ مات عن رسالته على حالته ﴿قُلْتُمْ لَن يَبْعَث اللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ رَسُولاً ﴾ استراحة لموتته وارتياحة لهلكته، فانطلاقة عن الشك في رسالته إلى رَسُولاً ﴾ استراحة لموتته وارتياحة لهلكته، فانطلاقة عن الشك في رسالته إلى تأكُّد من انقطاع الرسالة : ﴿قُلْتُمْ لَن يَبْعَث اللَهُ مِنْ بَعَدِهِ. رَسُولاً ﴾ في تلك هذه كانت كامنة في قلوبكم متحولة إلى شك لردح السلطة الكائنة، ثم تحولت إلى ما كانت، فأنتم أولاء الحماقى الصَّلِتين الصَّلِدين في الكفر و حَكَذَلِكَ يُغِنِلُ اللَهُ مَنْ هُوَ مُسَرِقٌ مُرَّابُهُ يوتاب في البينات ويسرف في ارتياب، ومن خلفياته أن يضله الله ختماً على قلبه.

﴿ ٱلَّذِبِنَ يُجْدَدِلُونَ فِي ءَايَنَتِ ٱللَّهِ ﴾ إبطالاً لها وإخماداً لنائرتها ﴿ بِغَيْرِ سُلطَنِ أَنَّنَهُمُ ﴾ أياً كان وأيان «كبر» ذلك الجدال الإبطال ﴿مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ لبينات آياته حين تكذَّب بغير سلطان ﴿وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَأً ﴾ حين تُكذَّب على علمهم ويمحضرهم ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى حَصُلِ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾ فلا فسحة لقلبه ولا مجال لنور المعرفة ولا شطراً قليلاً ليصبح منفذاً لرؤية الحق حيث الطبع إكان حصُلِ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾ طبعاً شاملاً لا يبقي على أثر، وسداً كاملاً لا يرجى معه أي مفر، فواويلاه إذا ختم الله على كلِّ القلب ولات حين مناص ولا منفذ لخلاص!

 طامة بالنور، تامة في كمال النور، فكلها نورٌ دون ظلام فهي في أفضل الدرجات، وقلوب مختومة بظلمة لا مجال فيها لنور، فهي في أسفل الدركات، وقلوب هي عوان بين ذلك مهما اختلفت درجاتها بين مؤمن ومن يفتش عن إيمان.

أترى فرعون الطاغية يغيِّر رأيه بعد هذه الجولة الضخمة التي تأخذ بأزمة القلوب غير المختومة؟ كلَّا! ولكنه لا يرى بداً من ردة فعل غير التي أبداها لحدِّ الآن، ولكي يغتر المتأثرون بدعوة الداعية، تظاهراً هو تظاهرة أمام المستضعفين بلون غير الذي كان حتى الآن أمام الداعية:

وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنهَنَمَنُ آبْنِ لِى مَتَرْحًا لَعَلَىٰ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنَبَ ﴾ أَسْبَنَبَ السَّمَنَوْتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنَّهُ كَنِذِبَأٌ وَكَذَلِكَ زُبِّنَ لِفِرْعَوْنَ شُوَهُ عَمَلِهِ وَصُدَ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَنِدُ فِتْرَعَوْنَ إِلَّا فِى تَبَابِ ﴾:

الصرح هو العرش فقد يكون للجلوس عليه كـ (مَرَجٌ مُمَرَدٌ مِن قَوَارِيرَ ) (<sup>()</sup> وأخرى للصعود عليه تطلُّعاً إلى عالٍ وكما يطلبه فرعون من هامان، وهو برج عال كأعلى ما يمكن، خروجاً عن الأسباب الأرضية إلى أسباب سماوية، فكما في الأرض مَرْكَبات موصلة إلى أخرى هي أسباب للتنقلات الأرضية، كذلك للسماء، فهنا صرح يطّلع عليه على أسباب السماوات، ثم الركوب على مركبة سماوية، اطلاعاً على ما فيها من كائنات كامنة!

ولا يمكن الارتقاء في الأسباب إلَّا لمن يملكها علماً واقتداراً وكما يتحداه القرآن: ﴿أَمَرْ لَهُمْ ثُلْكُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً فَلَيَرَقُوا فِي الأَسْبَـٰبِ﴾<sup>(٢)</sup> أسباباً يقصر عنها العلم مهما جال جولته في السماوات والأرض، فهي إذاً

- (١) سورة النمل، الآية: ٤٤.
  - (٢) سورة ص، الآية: ١٠.

أسباب خارقة للعادة، خفية إلَّا لمن أطلعه الله، وكما أوتي ذو القرنين من كل شيء سبباً ﴿فَأَنْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ . . . ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ . . . ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّذَيْنِ . . . ﴾<sup>(1)</sup> مهما كانت لنا أسباب تعمنا أم تخص الخصوص من علماء الأسباب روحياً ومادياً ﴿إِذْ تَبَرَّأَ الَذِينَ انَّبِعُوا مِنَ الَذِينَ اتَبَعُوا وَرَأَوُا الْمَكَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ (<sup>(1)</sup>

فالعالم بأسره يعيش مثلث الأسباب وإنْ كان لكلِّ أهلٌ، ولقد تسمَّع فرعون أن هناك أسباباً لارتقاء السماوات واشتهى أن يبلغ الأسباب ﴿لَمَانَ أَبَلُغُ الْأَسَبَنَبَ﴾ وقد نحيِّل إليه أنه ربُّ الأرض وبيده أسبابها : ﴿أَنَا رَيُكُمُ الأَظَنَ» ثم لم يجد في الأرض إله موسى فيبني صرحاً يُطلعه ليبلغ أسباب السماوات فيطلَّع إلى إله موسى، كأنه كائن في السماء.

وقيلة القائل إن الله في السماء، فما كان يعرف فرعون مكانة إله موسى ولا مكانه إلاً تعريفاً من موسى فأخذ يطّلع إلى إله موسى في السماء؟ إنها قولة زائفة تزيفها تصاريح موسى حول الإله : ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ قالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنُتُم مُوقِينِينَ ﴾ قالَ لِمَن حَوْلَهُ أَلَا تَسْقِعُونَ إلى قالَ رَبُّكُم وَرَبُّ عَابَآبِكُمُ ٱلأَوَلِينَ ﴾ قالَ إِنَ رُسُولَكُمُ ٱلَذِي أَتَسِلَ إِلَى لَهُوْنُونَ عَالَ رَبُ المَسْرِقِ وَٱلْمَعْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنُتُم مُوقِينِينَ ﴾ قالَ لِمَن حَوْلَهُ أَلَا تَسْقِعُونَ عَالَ رَبُ المَسْرِقِ وَٱلْمَعْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنُتُم تَعْقِلُونَ هَا اللّهِ عَالَ لِيَن

فهذه سخافة الرأي من فرعون أن لو كان لموسى إله فلا بد أنه في السماء، إذ لا أرى في الأرض من إله غيري فـ ﴿لَعَلَىٰ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَـٰبَ ﷺ ٱسْبَـٰبَ ٱلسَّمَنَوْتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظْنَنُهُ كَذِبًا ﴾ أن له إلهاً.

- (١) سورة الكهف، الآيات: ٨٥-٩٣.
  - (٢) سورة البقرة، الآية: ١٦٦.
- (٣) سورة الشعراء، الآيات: ٢٣-٢٩.

وهكذا يموِّه الطاغية فيداور ويحاور علَّه يجد مفراً من لُجَّة الحجة، ولكيلا يواجه الحق جهرة وصراحاً، ولا يعترف بوجوده فضلاً عن وحدانيته التي تهز عرشه وجبروته، فليس فرعون بالذي يفتش عن إله موسى، وعلى هذا الوجه المادي الساخر، اللهم إلَّا استخفافاً واستهتاراً من ناحية، وتظاهراً بالاطلاع إليه بأسباب السماوات من أخرى، فلذلك يخرف ويهرف فيما يحرِّف ويحرف، تطرقا بالمحال «أبلغ أسباب السماوات» وإلى محال آكد ﴿فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ﴾ ومَن ذا الذي يتساءله في تطلُّعه وتضلُّعه واطلاعه إلى ماذا؟ حيث الجواب سوف يكون: لم أطلع إليه، أم لم يكن فيما اطلعت، ﴿وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ﴾ موسى ﴿كَذِبَأَ﴾ أن له إلهاً غيري، أم وجدت في السماء من يدعى أنه إله موسى ﴿وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ﴾ إله موسى ﴿كَلِابًا﴾ فتنتهى الحوار في كيده إلى ميده ﴿وَكَنَالِكَ زُبِّنَ لِفِرْعَوْنَ شُوَّءُ عَمَلِهِ﴾ أن زينه الشيطان وعلَّه أصبح أشطن من الشيطان! ﴿وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ﴾ بما صدَّها عن نفسه فانسدت عليه ﴿وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابِ ﴾ فقد كاد كيدَه كلَّه في الأرض وإلى السماء ولكي يدحض حجة الحق، ولكنه أصبح في تباب بعدما آمن السحرة كلهم أجمعون، وأغرق فرعون بجنوده أجمعين، غرقاً بكيده مرتين و﴿ذَلِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ﴾(١)!

﴿وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنْقَوْمِ ٱنَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّسَادِ ٥

هنا – وقد بلغ من كيد فرعون التوصل إلى أسباب السماوات – يستمر الذي آمن بحجته، كأن لم يتكلم فرعون بشيء، استخفافاً به ولأنه لا جواب لهُرائِه، فإنما يعاكس قولة فرعون من قبل ﴿وَمَآ أَهَدِيكُرُ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ﴾ بقوله: ﴿يَنَقَوْمِ ٱنَّبِعُونِ أَهَدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ﴾ وأين رشاد من رشاد؟ هكذا يتحداه بكلمة الحق دون أن يهاب سلطانه والمتآمرين معه. ﴿يَنَقَوْمِ إِنَّمَا هَٰذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنَعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِى دَارُ ٱلْعَكَرارِ ٢ مَنْعَمِلَ سَبِيَنَةُ فَلَا يُجْزَى إِلَا مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَحْلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْقَ وَهُوَمُؤْمِنُ فَأُوْلَتِهِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ٢

﴿إِنَّمَا﴾ تحصر ﴿هَٰلَهِو ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا﴾ بأنها ﴿مَتَنَعٌ﴾ متاع المتعة الفانية، ومتاع التجارة الباقية<sup>(١)</sup> ﴿وَإِنَّ ٱلْآخِـزَةَ هِى دَارُ ٱلْقَـزَارِ﴾ فخذوا من ممركم لمقركم، ومن المتعة الفانية تجارة باقية لن تبور.

يبرهن هكذا مرشداً لهم بعد ما أثبت لهم بما أثبت وحدانية الله وحقانية اليوم الآخر، حيث النصيحة دون برهان لا تفيد الناكر.

ومن عدل الله تعالى يوم الحساب ﴿مَنْ عَمِلَ سَيِّنَةَ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِنْهَماً فإنها هي بملكوتها دون زيادة أو نقيصة، اللهم إلَّا بتوبة أو شفاعة أمّاهِيَه، وقضية المماثلة بين السيئة وجزائها أنه محدود كما هي فهو متناه كما هي متناهية! ﴿وَمَنْ عَمِلَ صَكِلِحًا﴾ أياً كان فرِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى ﴾ دون فارق بينهما إلَّا بصالح العمل، ﴿وَهُوَ مُؤْمِنُ ﴾ حيث الإيمان ركن لصلاح العمل فهو دونه حابط ﴿وَمَن يَكَفُرُ بِآلإِيبَنِ فَقَدَ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾<sup>(٢)</sup> وإذا كان جزاء السيئة بحساب فثواب الحسنة بغير حساب، مهما كان لكل حسنة حساب في فيفية حِسَابٍ كه حيث الإيار من عدل الله ورحمته.

- (۱) الدر المنثور ٥: ٣٥١ أخرج ابن مردويه عن أبي هريرة قال قال رسول الله عليه الحياة الحياة الدنيا متاع وليس من متاعها شيء خيراً من المرأة الصالحة التي إذا نظرت إليها سرتك وإذا غبت عنها حفظتك في نفسها ومالك.
  - (٢) سورة المائدة، الآية: ٥.
- (٣) نور الثقلين ٤ : ٥٢٠ ح ٤٨ في كتاب التوحيد حديث طويل عن أمير المؤمنين عليه يقول فيه وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات وأما قوله كتمك : ﴿فَأُولَكَتِكَ يَدْخُلُونَ لَجْنَةً يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ﴾ [غَافر : ٤٠] قال رسول الله عليه قال الله تكل : لقد حقت كرامتي – أو قال - : مودتي لمن يراقبني ويتحاب بجلالي أن وجوههم يوم القيامة من نور على منابر من نور=

وهذا هو سبيل الرشاد إيماناً وعملاً وعقيدة في صيغة موجزة سائغة لائقة بالداعية، تعريفاً بالدارين، وصورة جامعة من خلفيَّة الأولى للأخرى.

وَيَنفَوْمِ مَا لِنَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِيَ إِلَى ٱلنَّارِ ٥ تَدْعُونَنِي لِأَصْفُرَ بِٱنَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ، مَا لَيْسَ لِى بِهِ، عِلْمُ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ ٱلْغَنَّرِ ٢٠٠٠

ولماذا ﴿مَا لِيَ﴾ وليس العجاب إلَّا مما لهم من دعوة زائفة؟ لأن "ما لهم" واضح وضْحَ الشمس أنهم عاشوا هوامش الضلالة، مرتزقين وفي الإضلال، فليوجِّه السؤال إلى نفسه "ما لي" استحضاراً لحاله وما لَه من بيئة، فهل فيه ضلال كامن يدفعهم لدعوته إلى النار؟ وهو معلن بالحق في أشد الأخطار! فلا مطمع إذاً ولا مطمح في دعوته إلى النار، فليس إلَّا أنهم هم الضالون إلى ذلك الحد العجاب، أنهم يدعون داعية الحق إلى الباطل فإلى نار، وهذه الحالة البئيسة هي من خلفيات الطبع ﴿عَلَىٰ حَكْلَ قَلَبِ فإلى نار، وهذه الحالة البئيسة هي من خلفيات الطبع ﴿عَلَىٰ حَكْلَ قَلَبِ إضلال من لا يَضل فهو في ثالوث الضلال المنحوس!

وكيف ﴿وَأَشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلَمٌ ﴾ ويعلم الذي آمن ألَّا شريكَ له؟ وهو مجاراة مع المشركين أنني وإياكم لا نعلم – لأقل تقدير – أن لله شريكاً، حيث الآيات آفاقية وأنفسية ليست لتدل له على شريك، ولا أنه أوحى إلى نبي من أنبيائه أن له شريكاً، واتِّباع غير العلم محظور في كافة الحقول لدى أصحاب العقول، وأنا أدعوكم إلى ما تقتضيه العقول، وأنتم تدعونني إلى ما ترفضه العقول، أنتم تدعونني ﴿لِأَصَفُرَ بِأَللَهِ ﴾ به وبتوحيده ﴿وَأَنَا أَدْعُوكُمٌ إِلَى الْعَزِيزِ ٱلْفَنَرِ ﴾ وأين دعوة من دعوة!

<sup>=</sup> عليهم ثياب خضر قيل: من هم يا رسول الله عنه؟ قال: قوم ليسوا أنبياء ولا شهداء ولكنهم تحابوا بجلال الله ويدخلون الجنة يرزقون فيها بغير حساب نسأل الله أن يجعلنا منهم برحمته.

لَا جَرَمَ أَنَمَا تَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَمُ دَعْوَةٌ فِي ٱلدَّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَآ إِلَى ٱللَهِ وَأَنْ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ٢٠٠٠

إِلَا جَرَرَكَه: لا بدً حقاً دون ريب ﴿ أَنَمَا تَدْعُونَنِ إِلَيْهِ مَن طواغيت
 وأوثان ﴿ لَيْسَ لَمُ دَعَوَةٌ فِ ٱلدُّنِكَ وَلَا فِ ٱلْأَخِرَةِ ﴾ أترى كيف لا دعوة للطاغية
 في الدنيا وقد وصلت لحد تدعو دعاتُه الذي آمن وهو في قمة الإيمان،
 والدعوات والدعايات الطائلة المزخرفة للطغاة تملك من كل وسائل الإعلان
 ما لا تملكه دعاة الحق، مهما لا يملكون دعوة في الآخرة.

علَّ ﴿دَعُوَةٌ﴾ تعم دعوة منه كهذه ولا تُحسب بحساب إذ لا تملك أية برهنة، فليست هي حقاً بدعوة فـ ﴿لَهُ دَعَوَةُ الْمَتِّ. . . ﴾<sup>(١)</sup> لا سواه.

ثم دعوة من أنبياء، ولم يعهد دعوة من صاحب رسالة ببيناته لطاغوت أو وثن، بل وهم مجمعون على توحيده ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَــَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا أَنَّا فَأَعْبُدُونِ﴾<sup>(٢)</sup>.

فهم – إذا – آلهة دون رسل داعية! ومن ثم ﴿لَيْسَ لَمُ دَعُوَةٌ ﴾ تستجاب أن تنفَّذ أوامرهم كما الله، إذ لا يملكون في الكون تغييراً ولا تحويراً في كلمة نافذة ﴿أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيَكَكُونُ ﴾<sup>(٣)</sup> وأخيراً لا يقدرون على إجابة دعـوة ﴿إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسَمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَق سَمِعُوا مَا ٱسْتَجَابُوا لَكُمْ ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿وَٱلَذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَعِيبُونَ لَهُم بِنَقٍ إِلَا كَبَسَطِ كَقَيْدِ إِلَى ٱلْمَاءِ لِبَتَلَغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِفِيدً وَمَا دُعَاهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَا فِي ضَلَنْلِ ﴾<sup>(٥)</sup>.

ففي مربع الدعوة لا تجد لهم ضلعاً ضليعاً إلَّا ضئيلاً من دعوة باطلة لا

- (١) سورة الرعد، الآية: ١٤.
- (٢) سورة الأنبياء، الآية: ٢٥.
  - (٣) سورة يس، الآية: ٨٢.
  - (٤) سورة فاطر، الآية: ١٤.
- (٥) سورة الرعد، الآية: ١٤.

تملك أي برهان، فليست هي أيضاً بدعوة، فهل تجد إلهاً دون دعوة في الدنيا وهي تجواله، وبأحرى ﴿وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ﴾ فالمُلك يومئذ لله ولا يتكلمون إلَّا من أذن له الرحمن وقال صواباً، ﴿وَأَنَّ مَرَدَّنَاً إِلَى ٱللَّهِ﴾ دون الآلهة التي ليس لها دعوة ﴿وَأَتَ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾ في نكران الحق ﴿هُمَ أَمَّحَكُ ٱلنَّارِ﴾ لا سواهم مهما دخلوا النار بكبيرة موبقة ثم يخرجون، فأصحاب النار هم الآبدون في النار.

وهذه جولة أخيرة في حجاج الذي آمن وجاه اللجاج العارم من آل فرعون فأصبحوا في ارتجاج، ولا سيما في ختامها حيث يخبرهم عن مستقبلهم أسفاً على ماضيهم وحالهم ولات حين مناص:

فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَحَتُمُ وَأَفَوَضُ أَمَرِتَ إِلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرُ بِالْعِـجَادِ ):

لم يبق عليَّ بعد هذه الحوار من شيء ﴿فَسَتَذَكُرُونَ﴾ هنا وفي الأخرى ﴿مَا أَفُولُ لَكُمَّمَ ولا تنفعكم الذكرى ﴿وَأَفَوْضُ أَمَرِتَ﴾ في مكرهم عليَّ ﴿إِلَى ٱللَّهِ فلا قوة إلَّا بالله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرٌ بِٱلْعِـبَادِ﴾ بصير بمن يدعو إليه ما أمكنه لحدِّ الخطر على نفسه ونفيسه، وبصير بمن يصر في إنكار واستكبار، فلا بد وأن ينصره عليهم وكما فعل، فقد كان هناك تخاوف، إخافة من آل فرعون وإجابة عنها بـ ﴿فَسَتَذَكُرُونَ ... وَأَفَرِضُ أَمَرِتَ إِلَى ٱللَّهِ...﴾

وترى ما هو الأمر الذي يفوَّض إلى الله، ولا تحمله إلَّا هذه الآية في سائر القرآن؟

أَمَرِتَ لا تعني كلَّ أمر، فإنما هو أمر الحياة في خطورتها عقيب هذه الدعوة الصارمة وليس بيده، وأمر الدعوة حيث بلغت إلى آخر المطاف فلا حول له ولا قوة إلَّا كما فعل، فليس هو أمر التكليف أن ينسحب المكلف عن أمره وهو في استطاعته فيفوضه إلى الله، ولا الأمر الذي ليس منه ولا إليه مما يختص بالله فإنه كله لله ليس لأحد فيه أمر سواه، إذاً فهو أمرَّ بين أمرين، أن يواصل في تحقيق ما حمِّل كما يستطيع، ويفوض أمره إلى الله فيما لا يستطيع، اقتساماً لأمره بين أمرين، مهما كان متوكلاً عليه في كلا الأمرين، فليس التفويض – وهو الرد – إلَّا بعد تقويض، دون الأمور المستطاعة المحولة إليك، ولا غير المستطاعة المستحيلة عليك، فلا رد فيهما إلى الله، إلَّا فيما لا قوة فيه إلَّا بالله وقد حول إليك.

﴿وَأَقَوِّضُ أَمَرِيٓ﴾ هذا ﴿إِلَى اللَّوَّ﴾ لا سواه ولا فوضى جزاف فـ ﴿إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرٌ بِٱلْعِـبَادِ﴾ حيث يأمرهم بما لا يستطيعون إنهاءه وإكماله، فأنا قد عملت بواجبي كما أُمرت، ثم الله يكفيه فإنه الكافي لا كافي سواه.

فقد يريد الله أن أُقتل دون دعوتي ولكي أفوز أنا وتفوز دعوتي، كما قُتل الكثير من دعاة الحق دون دعوتهم إلى الحق، أم يريد الإبقاء عليَّ تعجيزاً لعدوي، أم وإفناء عدوي بعدي وهم ينظرون، وأنا فائز على أية حال ما لم يمسوا من كرامتي إضلالاً لي أو انتقاصاً من إيماني.

إذاً فليس كل من يفوض أمره إلى الله، في دعوته إلى الله، يضمن بقاءه فيها، وإنما المضمون – إذاً – الحفاظ على إيمانه، والإبقاء على دعوته مهما قضي عليه في شخصه وكثيرٌ ما هم، وهناك قلة قليلة كإبراهيم ويوسف وآل موسى وجاه آل فرعون: «والمفوِّض أمره إلى الله في راحة الأبد والعيش الدائم الرغد، والمفوض حقاً هو الفاني عن كل همة دون الله تعالى كما قال أمير المؤمنين عليمية: رضيت بما قسم الله لي، وفوَّضت أمري إلى خالقي كما أحسن الله فيما مضى كذلك يحسن فيما بقي...»<sup>(1)</sup> «والمفوض لا

يصبح إلا سالماً من جميع الآفات ولا يمسي إلًا معافاً بدينه"<sup>(۱)</sup>.

﴿ فَوَقَدَهُ ٱللَّهُ سَبِّعَاتِ مَا مَكَرُولُ وَحَاقَ بِتَالِ فِرْعَوْنَ سُوَءُ ٱلْعَذَابِ ٥ الْتَادُ بِعَرْضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱسْتَاعَةُ أَدْخِلُوًا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ ٱلْعَذَابِ ٢ الْعَذَابِ مُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱسْتَاعَةُ أَدْخِلُوًا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ ٱلْعَذَابِ ٢ الْعَذَابِ الْعَادُ مُعَرْضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَهُ ٱلْعَذَابِ الْعَدَابِ الْعَدَابُ اللَّانُ عُدُولُ عَمَرُ عَمَرُهُ وَعَمْ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فَرْعَوْنَ أَسْتَدَهُ الْعَذَابِ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَدَمَوْنَ عَالَهُ عَامَةً أَنْ عَالَ الْعَامَةُ الْعَدَابُ عَلَيْ الْعَامُ الْعَامُ عَلَيْ مَعْهُمُ الْعَامَةُ أَنْ الْعَامُ عَلَيْهُ الْعَالَ عَذَعَوْنَ الْعَامُ عَلَيْ عَامَ الْعَنْقَانُ الْعَامُ الْعَامُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ عَالَهُ عَلَى عَلَيْهُ الْعَنْقَانُ عَالَ عَزْعَوْنَ أَسْتَاعَةُ أَنْ عَالَ عَلَيْ عَالَ عَامَةُ الْعَامَةُ أَنْ عَلَيْ عَالَهُ عَلَهُ عَالَ عَالَ عَامَ عَلَيْ أَعْذَابِ عَلَيْ عَلَيْنَ الْعَامُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الْعَامُ عَلَى عَلَيْهُ عَالَةُ عَالَ عَامَةُ عَوْمَ عَلَيْ عَالَا عَالَ عَنْعَوْنَ اللَّ عَامَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَ عَالَهُ عَالَةُ الْعَامُ عَلَيْ عَامَةُ أَعْمَابِ عَلَيْ عَامَةُ عَالَ عَالَ عَامَةُ عَلَيْ عَالَ عَ الْعَادَانِ عَلَيْ عَالَ اللَّالَةُ عَلَيْ عَالَهُ عَالَةُ عَالَيْ عَالَهُ عَلَيْ عَالَةُ عَالَ عَالَ عَلَيْ عَامُ عَالَةُ عَلَى إِنْ عَالَ عَالَ عَلَيْ عَالَ عَالَ عَامَةُ عَالَ عَامَانَةُ عَالَ عَالَ عَامَةُ عَلَيْ عَالَهُ عَالَةُ عَامَ عَالَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَالَةُ عَالَ عَامَةُ عَالَهُ عَالَيْنَ عَامَةُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَامَةُ عَالَهُ عَالَهُ عَامَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالُهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَ عَالَ عَامَ عَلَيْ عَالَ عَالَةُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَامَ عَالَةُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَا عَالُ عَالَهُ عَالَةُ عَالَةُ عَالَهُ عَالُ عَالَهُ عَا عَا

ظاهر إطلاق الوقاية هنا خلاف الرواية<sup>(٢)</sup> أنه قتل، حيث الحَوْق بآل فرعون هو غرقهم لمَّا لاحقوا آل موسى، والتفويض إلى الله وقاية لكل مَن مُكرَ به في سبيل الحق<sup>(٣)</sup>.

إن ﴿مَا مَكَرُواً﴾ تشمل ﴿أَقْتُلْ مُوسَىٰ﴾ فضلاً عمن معه، وإضلال الذين آمنوا معه، ومن سيئاته قتله وإضلاله إذ خاض في حواره الصارم مع موسى بين الجماهير المحتشدة ﴿فَوَقَنَهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُواً﴾ تشمل من السيئات هذه وتلك – إذاً – فما قتلوه رغم ما مكروا ﴿وَحَاقَ بِتَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ﴾ بدلاً أن يحيق به سيئات ما مكروا!

- أحرف (ت ف و ي ض) لكل حرف منها حكم فمن أتى بأحكامه فقد أتى به «التاء» من تركه التدبير في الدنيا و«الفاء» من فناء كل همة غير الله تعالى و«الواو» من وفاء العهد.
   (1) المصدر.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٢١٥ ح ٥٢ محاسن البرقي عن أبي عبد الله علي في قول الله: ﴿ فَوَقَدَهُ اللَّهُ سَيَّخَاتِ مَا مَكَرُواً ﴾ [غَافر: ٤٥] قال: أما لقد سطوا عليه وقتلوه ولكن أتدرون ما وقاه وقاه أن يفتنوه في دينه ورواه مثله في الكافي، والقمي: فقال أبو عبد الله عليه في دواله لقد قطعوه إرباً إرباً ولكن وقاه الله تَتَرَكَ أن يفتنوه عن دينه.
- (٣) المصدر عن كتاب الخصال عن الصادق ﷺ قال: عجبت لمن يفزع من أربع كيف لا يفزع إلى ألبع حيف لا يفزع إلى ألبع إلى قوله -: وعجبت لمن مكر به كيف لا يفزع إلى قوله : ﴿وَأَقَوْضُ أَمَرِتَ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّ مَكَرُولًا ﴾ .

وقد لا يكون قتله في سبيل دعوته من سيئات ما مكروا، فإنه من حسناته في حساب الله حيث الشهادة في سبيل الله كرامة ما فوقها كرامة!

وسوء العذاب هو العذاب السوء، وكل عذاب سوء، ولكنه كان سوء على سوء إذ غرقوا حينما تراءى الجمعان فأدخلوا ناراً فور غرقهم وهذا من سوء العذاب.

﴿وَحَاقَ﴾ ننزل وأصاب ﴿ بِتَالِ فِرْعَوْنَ﴾ فرعون ومن معه ﴿سُوَءُ ٱلْعَذَابِ﴾ حرق بعد غرق، فـ ﴿ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّاً﴾ ترى أنه عرض دون دخول؟ ولماذا ﴿غُدُوًا وَعَشِيًّاً﴾ ولا رياحة في النار ولا تخفيف؟

العرض عبارة أخرى عن الدخول كحالة خاصة منه كما يعرض اللحم على النار لنضجه ﴿وَيَوْمَ يُعَرَضُ الَذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ ﴾<sup>(1)</sup> وقد يلمح أنهم متاع يعرض على النار وهي تشريهم كما شروها أنفسهم من قبل، فهم متاع النار، ثم ﴿غُدُوًا وَعَشِيًّا ﴾ دليل أنها نار البرزخ، لا لأن القيامة ليس لها غدو وعشي، فإنما لاختصاص العذاب بهما، ورياحة بينهما، ولا راحة ولا مهلة لأهل النار الأخرى في النار، ودليل ثان ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوًا ءَالَ فِرَعَوْتُ أَشَدً ٱلْمَذَابِ ﴾ فهذا – إذاً – شديد العذاب، ومن ثم أشده، ولأن الأشد هناك مطلق بين أهل النار – فهم – إذاً – في الدرك أشده، ولأن الأشد هناك مطلق بين أهل النار – فهم – إذاً – في الدرك جَهَنَمَ آدَعُوا رَبَّكُمْ يُحَقِقْ عَنَّا يَوْمَا مِنْ أَعَدَابِ ﴾<sup>(٢)</sup> وتخفيفه بين كل غُدوً وعشي هو تخفيف العذاب أياماً فوق يوم! ﴿فَلَا يُخَلَفُ عَنْهُمُ الْمَدَابُ وَلَا مُعَدًا يُعَمَنُونَ ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿خَلُولُ مَا النار في غَنْهُمُ الْعَدَابِ ﴾ وعشي هو تخفيف العذاب أياماً فوق يوم! ﴿فَلَا يُخَلَفُ عَنْهُمُ الْمَدَابُ وَلَا مُعَنَ

- سورة الأحقاف، الآية: ٣٤.
   سورة آل عمران، الآية: ١٠.
  - (٣) سورة غافر، الآية: ٤٩.
    (٤) سورة البقرة، الآية: ٨٦.
    - (٥) سورة البقرة، الآية: ١٦٢.

وكمله تخفيف للعذاب، و لأكماً نَضِبَتَ جُلُودُهُم بَدَّنَنَهُمَّ جُلُودًا غَيْرَهَا لِلَدُوقُوا أَلْعَذَابَ<sup>(١)</sup> وكفت نار الخلد نضجاً للجلود لآنِ مَّا، فإذا نضجت غدواً ثم ظلت ناضجة دون تبديل إلى العشي نقض العموم المستغرق للأزمان في «كلما»... إذاً فهي نار البرزخ دون ريب إذ لا توافقها مواصفات نار الخلود.

ولـو أن عـرض الـغـدو والـعـشـي هـو فـي نـار الآخـرة إذاً «فـهـم مـن السعداء»<sup>(٢)</sup> ولولا أن عرضهم هو دخولهم فما تعني ﴿مِّمَّا خَطِيَّنَهِمْ أُغَرِقُوْا فَأَدَخِلُوا نَارًا﴾<sup>(٣)</sup> وهي نار البرزخ لغرقى نوح كما تلك ناره لغرقى موسى<sup>(٤)</sup>!.

فهذه الآية – إذاً – هي في عداد الآيات البرزخية، وهي مع آية نوح (٢١) تعذِّب آل فرعون كآل نوح في نار البرزخ الكامنة في الماء، وكيف بالإمكان وجود نار في الماء تُحرق؟ لأنها نار برزخية وهي في أعماق المواد

- سورة النساء، الآية: ٥٦.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٢٢٢ ح ٥٦ القمي قال رجل لأبي عبد الله عليه ما تقول في قول الله تَنْكَل : (آلَالُ لِتُمْتُونَ عَلَيْهَا عُدُوًا وَعَشِيًّاً ؟[غَافر: ٤٦] فقال أبو عبد الله عليه : ما يقول الناس؟ فقال: يقولون إنها في نار الخلد وهم لا يعذبون فيما بين ذلك فقال عليه : فهم من السعداء فقيل له جعلت فداك فكيف هذا؟ فقال: إنما هذا في الدنيا فأما في نار الخلد فهو قوله : ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْ عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدً ٱلْمَذَابِ ﴾ [غَافر: ٤٢].
  - (٣) سورة نوح، الآية: ٢٥.
- (٤) المصدر ح ٥٨ في الكافي بإسناده عن محمد بن عثمان عن أبي عبد الله عليه قال: سألته عن أرواح المشركين فقال: في النار يعذبون يقولون ربنا لا تقم لنا الساعة ولا تنجز لنا ما وعدتنا ولا تلحق آخرنا بأولنا ورواه مثله عنه عليه عن أبي بصير.

أقول: لعل عرضهم على النار إدخال في نار البرزخ وعرض الاراءة من بعيد على نار الآخرة وكما في الدر المنثور ٥: ٣٥٤ أخرج ابن أبي شيبة والبخاري ومسلم وابن مردويه عن ابن عمر قال قال رسول الله عنه إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده من الغداة والعشي إن كان من أهل الجنة فمن أهل الجنة وإن كان من أهل النار فمن أهل النار يقال هذا مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة، وزاد ابن مردويه ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًا وَعَشِيًّا ﴾ ثم المقصود من الدنيا قبل القيامة حيث البرزخ في موازاة الدنيا . الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

الدنيوية كامنة، فكما أن البدن البرزخي يختلف عن الدنيوي، كذلك ناره وجنته، فهما كامنتان في مكامنهما من مواد دنيوية، يظهرهما الله لأهليهما في البرزخ دون أن تظهرا لأهل الدنيا إلَّا لمن «لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً».

فالبرزخ بناره وجنته عالَم كامن في عالمنا، لا يراه إلا أهلوه، وكما النار كامنة في كافة الذرات لا يحرِّرها إلا كاشفو الذرة لحدٍّ مَّا، ونحن نعيشها في موادنا كلها، من ماء وثلج أمّاذا؟

وهل إنَّ ﴿غُدُوًّا وَعَشِيًّاً﴾ في البرزخ تعنيهما فيما نعيشهما هنا؟ أم فيه غدوٌ وعشي كما يناسبه وكما في الحياة الأخرى: ﴿جَنَّتِ عَدْنٍ . . . وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةُ وَعَشِيًّا﴾<sup>(١)</sup> تقرر للأخرى غدواً وعشياً كما للأولى مهما اختلفتا .

إنهما للبرزخ ليسا قطعاً ما للأخرى ولمَّا تأت، فقد يكونان وفقاً لما للأولى وهو الأولى، إذ لا شمس للبرزخ تخصه، اللهم إلَّا أن يعنيا طرفين لواحد الزمن في البرزخ حيث يختلف عما للأولى، اللهم إنا لا نعلم إلَّا ما علمتنا، وما هو هاهنا إلَّا ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيًّاً﴾ أو أنهما ما يوافق الأولى في البرزخ حتى إن لم يكن فيه غدوًّ وعشي.



(۱) سورة مريم، الآيتان: ٦١، ٢٢.

﴿وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي ٱلنَّارِ فَيَقُولُ ٱلضَّعَفَتُؤَا لِلَّذِينَ أَسْتَكْبَرُوَا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلُ أَنتُد مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ ٱلنَّارِ ٥ ٱلَّذِينَ ٱسْتَخْبَرُوٓا إِنَّا كُلُّ فِيهَآ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ حَكُمَ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ( ) وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُوا رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمَا مِنَ الْعَذَابِ ( ) مَالُوا أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم وِٱلْبَيِّنَكَ قَالُوا بَلَنْ قَالُوا فَآدَعُوا وَمَا دُعَتَوُا ٱلْحَنْفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَبَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَدُ (٢) يَوْمَ لَا بَنفَعُ ٱلظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ ٱللَّعْـنَةُ وَلَهُمْ شُوَّهُ ٱلدَّارِ ٢ إِنَّ وَلَقَدْ المَنْيَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ وَأَوَرَثْنَا بَنِي إِسْرَءِيلَ ٱلْكِتَبَ ٢ وَذِحْرَىٰ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَكِ ٢ فَٱصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقٌّ وَٱسْتَغْفِرْ لِدَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبْكَرِ ٢ يُجَدِلُونَ فِي ءَابِكَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنَنٍ أَتَنَهُمْ إِن فِي صُنُورِهِمْ إِلَّا كِبْرٌ مَّا هُم بِبَلِغِيجٌ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّكُمُ هُوَ ٱلسَّكِمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ٥ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَحْتَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّـاسِ وَلَكِنَ أَحْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَلَا ٱلْمُسِيُّ قَلِيلًا مَّا نَتَذَكَّرُونَ ٢ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَأَنِيَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَلَئِكِنَّ أَحْثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ٥ وَقَالَ رَبُّحُكُمُ أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُوْ إِنَّ ٱلَّذِيبَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ٢ محاجة أهل النار عذاب فوق العذاب، إذ لا تبوء إلَّا إلى تباب، حسرة على حسرة وبواراً فوق بوار في النار: ﴿وَإِذْ يَتَحَلَّخُونَ فِي النَّارِ الضعفاء والذين استكبروا ﴿فَيَقُولُ الشَّعَفَتَوُا ﴾ القاصرون عن تقصير، المقصرون في حياة التبعية حيث تناسوا استقلالهم، فاستُغِلُوا لمَّا لم يستقلوا فعاشوا أرذل حياة وأعضله وهي حياة التبعية الهامشية للمستكبرين، فأصبحوا أداة متبقيَّة على هوامشهم، عبيد مرتزقة، في حياة العِمالة الجهالة، وهم يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيَقُولُ الشَّمَفَتَوُا لِلَذِينَ اسْتَحَبَرُوَا إِنَا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الضَّمَفَتَوُا لِلَذِينَ اسْتَحَبَرُوَا إِنَّا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الضَّمَفَتَوُا لِلَذِينَ اسْتَحَبَرُوَا إِنَا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الضَّمَفَتَوُا لِلَذِينَ اسْتَحَبَرُوَا إِنَا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الضَّمَفَتَوُا لِلَذِينَ اسْتَحَبَرُوَا إِنَا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الضَّمَعَتَوُا لِلَذِينَ اسْتَحَبَرُوا إِنَا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الصَّمِعاتِ الحِمالة الجهالة، وهم يُكُنَّا لَكُمُ تَبَعَا فَهَلَ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَا سَعِيبَا مِن النَّوَى الْتَعَبَرُوا إِنَا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الصَّمَعَتَوَا لِلَذِينَ اللهُ عن ورائا يحسبونهم معذورين حيث استُضعفوا ﴿فَيقُولُ الصَّمَعَتَوُا لِلَذِينَ اللَّعَرِينَ عنكم يُنا عنينا عنكم أَن والدمار، نصيباً بنصيب والله من ورائنا حسيب، فيسمعون الجواب الحاسم الجازم ﴿إِنَا كُلُّ فِيهَا إِنَ الله من ورائنا حسيب،

وهل ﴿ يَتَحَاجُونَ﴾ هنا يخص آل فرعون لسابقة حالهم؟ علَّه نعم فإنهم المخصوصون بذكرهم، أو يعم سائر الكفار حيث المحاجة بين الضعفاء والذين استكبروا وهم أعم من آل فرعون مهما كانوا أنحس مصاديقهم، فالمورد لا يخصِّص حتى لو كانوا هم المورد؟ ﴿وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ . . . ﴾ بعدها يؤيد العموم، ومنطق الآية نفسها منطق العموم! فهي – إذاً – محاجة بين ضعفاء التاريخ ومستكبريهم : ﴿وَبَرَزُوا لِنَو جَمِيحًا فَقَالَ الضُّعَفَتُوُا لِلَّذِينَ اَسْتَكَبَرُوًا إِنَّا حَكُنًا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلَ أَنتُه مُعْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِن قَيْءٍ قَالُوا لَوَ هُدَننَا اللَّهُ لَهَدَيَنَكُمْ سَوَآءٌ عَلَيْتَ أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ ﴾<sup>(1)</sup>

و﴿ٱلضَّعَفَتَوُا﴾ هنا لا تعني كل الضعفاء، وإنما المقصِّرون في قصورهم وأتباعهم، دون المستضعفين ﴿مِنَ ٱلزِّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوِلَدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةُ وَلَا

(١) سورة إبراهيم، الآية: ٢١.

يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ۞ فَأْوَلَتَهِكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُوَ عَنْهُمٌّ . . . ﴾<sup>(١)</sup> فضلاً عن مستضعفي المؤمنين فإنهم ليسوا ضعفاء في ذوات أنفسهم وأفكارهم مهما استُضعفوا في حركاتهم وسكناتهم وبظاهر حياتهم ﴿وَزُبِيدُ أَن نَمَنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ فِ الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَبِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ . . . ﴾<sup>(١)</sup>

بل هم الضعفاء المستضعفون ﴿ٱلَاِيَنَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيَ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنُمُ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلأَرْضُ قَالُواْ ٱلَمَ تَكُنَّ أَرْضُ اللَّهِ وَسِعَةً فَنْهَاجِرُوا فِيهاً فَأُوْلَتَهِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَت مَصِيرًا﴾<sup>(٣)</sup>. فما لم يكن ضعيفاً في نفسه لا يُستضعف في دينه، بل يتبلور إيمانه مهما استضعف إلَّا الضعيف القاصر غير المقصر.

إن الضعفاء المقصرين تنازلوا عن كرامات الله وتغافلوا عن كرامة الإنسانية المستقلة الحرة المختارة، وانساقوا انسياق الشياه وراء المستكبرين والطغاة، ولم يسمحوا لأنفسهم أن يقولوا «لا» اللَّهم إلَّا بلى في كل بلاء لعناء أوردوهم فيها، ولا سمحوا أن يفكروا في هذه الحياة الرذيلة الهزيلة، زاعمين أن المستكبرين يُغنون عنهم في الأخرى كما أغنوا – فيما خيِّل إليهم – في الأولى، فجاء الجواب حاسماً لأوهامهم ﴿إِنَّا كُلُّ فِيهَآ إِنَ ٱللَّهَ قَدَ حَكَمَ بَبِّنَ ٱلْعِبَادِ﴾ ﴿لَوَ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ لَمَدَيْنَكُمٌ ﴾<sup>(٤)</sup> لامحين إلى استحالة في هدى الله إذ لم يكونوا من أهلها، ولكن أضلنا الله فأضللناكم!.

وفسي محـاجـة أخـرى ﴿إِنَّكُمْ كُنُمْ تَأْثُونَنَا عَنِ ٱلْيَمِينِ ﴿ يَ قَالُوا بَل لَمَر تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾\*\*\* فقد كنتم ضعفاء في أصل الإيمان فاستغللناكم باستضعاف على ضعفكم ظلمات بعضها فوق بعض.

- (۱) سورة النساء، الآيتان: ۹۸، ۹۹.
  - (٢) سورة القصص، الآية: ٥.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ٩٧.
  - (٤) سورة إبراهيم، الآية: ٢١.
- (٥) سورة الصافات، الآيتان: ٢٧، ٢٨.

﴿إِنَّا كُلُّ فِيهَآَ﴾ فانٌ كلنا ضعاف لا نقدر على شيء، فلا نجد لنا نصيراً ولا مصيراً إلَّا النار ولا يغنينا عنها شيءٌ إلَّا البوار، هنا ييأس الضعفاء عن الكبراء فينعطفون إلى خزنة جهنم:

وَقَالَ أَلَذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّدَ ٱدْعُوا رَبَّكُمْ يُحَفِّف عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ
قَالُوا أَوَلَمْ تَكُ تَأْنِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِنَتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَةُ الْحَدَابِ

اللذين في التَّارِ في نفسها تعم الخالدين والآبدين وغيرهما، وتخفيف يوم من العذاب، يعني المستحق الذي لا يقبل العفو، مهما كان من الذين يخرجون عن النار بعد ردح بعيد أو قريب من الزمن، ولكن الآية التالية تختصُّهم بالكافرين الناكرين للرسالات وللمبدأ والمعاد، فهم الآبدون في النار دون من يخرج فإنهم يستحقون تخفيف يوم وأيام من العذاب حيث مصيرهم الجنة والثواب.

ولماذا ﴿لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ﴾ لمكان البعد البعيد عن الرب وألًّا جواب لهم منه، ولذلك ﴿آدْعُواْ رَبَّكُمٌ﴾ دون ربنا أو رب العالمين، حيث انقطع عنهم عطف الربوبية بكفرهم.

و (يَوَمَا مِنَ ٱلْعَذَابِ) قد يعني زماناً مَّا ملموساً من العذاب، حيث المتقاضى في ذلك السعير الحارق البالغ، ومن أهل النار عالمين أنهم يستحقونها جزاءً وفاقاً، إنه ليس بطبيعة الحال إلَّا أقل زمان، فعلَّه واحدٌ من الزمن الأخروي أيَّا كان، فاليوم في القيامة بين أدنى الزمان وطائلها وبينهما عوان، ويعرف كلَّ حسب القرائن، كمثل اليوم في الدنيا وبينهما البرزخ العوان.

وهنا لا جواب لأهل النار من خزنتها إلًا التأنيب العتاب، تذكيراً بسبب الدخول في النار :

سورة غافر، الآيات: ٤٧ - ٦٠

فَتَالُوَآَكُ أَلَم تَكَ عندكم آيات من الأنفس والآفاق لكم فيها عبرة، فإن لم تكن أو لم تعتبروا ﴿أَوَلَمَ تَكُ تَأْنِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِنَتِ وترى معاصرو الرسل أتتهم رسلهم بالبينات فما بال الغُيَّب يعاتَبون بعتْبهم فيعذَّبون عذابهم؟ القصد من إتيان الرسل إتيان الرسالات ببلاغها وبلوغها، فما عاشت الرسالة بحَمَلتها رسولاً وكتاباً أمَّن ذا، فالحجة بالغة دامغة وإن كان الرسول قضى نحبه، كما قد لا تبلغ الرسالة والرسول حي يرزق، فالمدار على بلوغ الرسالة الحجة ببيناتها، وكلما كانت أقوى فناكرها أخرى في حياته أم بعد مماته – فَتَالُوا بَكَنَّ قد أتنا رسلنا بالبينات فَقَالُوا فَتَدْعُواً تعجيزاً في دعائهم ﴿ وَمَا دُعَتَوُا ٱلْكَنبِينَ إِلَا فِي ضَلَالِ ﴾ فكما عاشوا في حياة التكليف ضُلَّالاً، فسوف يعيشون حياة الجزاء ضُلَّالاً في دعائهم أمَّاذا!.

﴿ إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَدُ ٢

وعلَّ هذه هي سابق وعد الله وسابغه: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمُنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ (<sup>()</sup> المذصُورُونَ () وَلِنَّ جُنَدَنَا لَهُمُ ٱلْغَلِبُونَ () <sup>(()</sup> المدين آمنوا هم منصورون كما المرسلون، فهم جميعاً جند الله الغالبون! قاعدة صارمة مطردة طول التاريخ الرسالي دونما استثناء.

هنا تأكيدات أربعة لتحقيق ذلك الوعد «إنَّ – نا – لـــ – ننصر» اثنتان لجمعية الصفات وهي أقوى تأكيداً، والأخريان من أداة التأكيد.

وذلك تعقيب جاسم جازم يناسب الموقف الحاسم الباصم، أن جند الله غالبون ومنصورون من رسل ومؤمنين، لا فقط ﴿وَيَوَمَ يَقُومُ ٱلأَشَهَدُ﴾ بل و﴿فِ لَلۡمَيَوٰةِ ٱلدُّنَيَا﴾ بينما نشاهد في تاريخ الرسالات أنهم بين شريد وجريح ومهتوك وقتيل ومكذوب من الأكثرية الساحقة بين المرسل إليهم، فأين – إذاً

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآيات: ١٧١-١٧٣.

– وعد الله لهم بالنصر في الحياة الدنيا؟ ومن هنا يدخل الشيطان في النفوس ويتدسس ضعاف النفوس، ليحملهم إلى التشكك في صدق الوعد أو التكذيب بصادق الوعد.

ولكن المناسبة بين الحكم والموضوع تقضي أن النصرة هنا تدور حول موضوع الرسالة والإيمان، وهما أمران معنويان، والناس يقيسون بظواهر الأمور، وفي فترة قصيرة من الزمان وحيِّزة محدودة من المكان، ولكن فسيح الزمان ووسيع المكان بما فيهما زمن دولة القائم المهدي من آل محمد يجعل الانتصار في المجموعة لـ (رُسُلَنَا وَالَذِينَ ءَامَنُوا فِي الْمَيَوَةِ الدُّيَا) في السلطة الزمنية إلى السلطة الروحية<sup>(١)</sup> مهما اختصت قبل ذلك الزمن بالأخيرة.

ولو نظرنا إلى بُعدي الرسالة والإيمان معها وبها، لرأيناهما تنتصران دون ريب، فأول ما تتطلبه منهم الرسالة ويطلبه صارم الإيمان أن يفنوا في سبيل تحقيقها حتى يُبرزوها بصورة أسمى وأقوى، ولكي يعلم الناكرون أنها أثمن عند أصحابها من كل قِيَم الحياة، فإنها كلها زهيدة ضئيلة أمام قضية الرسالة والإيمان!

إبراهيم يُلقى في النار ليلقي العقيدة ويلغيها، ولكنه لا يرجع عنها إلَّا في هزيمة قصيرة وانتصار كبير ﴿يَنَارُ كُوْنِ بَرَدًا وَسَلَامًا عَلَىٰ إِبَرَهِيمَ ۞ وَأَرَادُوْأ بِهِۦ كَبَّدًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ۞ <sup>(٢)</sup> فحتى لو أنه احترق كما الكثرة الكثيرة

- (1) نور الثقلين ٤: ٥٢٦ القمي بإسناده عن جميل عن أبي عبد الله على قال قلت قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا...﴾ [غَافر: ٥١] قال: ذلك والله في الرجعة أما علمت أن أنبياء كثيرة لم ينصروا في الدنيا وقتلوا وأئمة من بعدهم قتلوا ولم ينصروا وذلك في الرجعة أقول: يعني مجموع النصرين وهو تفسير بأكمل المصاديق، وإلا فالنصر الروحي حاصل لهم على طول الزمن.
  - (٢) سورة الأنبياء، الآيتان: ٦٩، ٧٠.

سورة غافر، الآيات: ٤٧ - ٦٠

من حملة الرسالات قُتلوا في هذه السبيل، فالمنتصر في سبيلها هو أصحابها، حيث لا يُقتل إلَّا الرسل دون الرسالات، وهي تزدهر وتنمو بهذه التضحيات.

وسيد الشهداء الحسين بن علي صلوات الله عليهما يستشهد في تلك الصورة المفجعة، أتراه منهزماً في هذه المعركة؟ في الحق إنه منتصر على يزيد الطاغية، فإنه أبرز للأجيال مدى صمود الإيمان أمام أنحس الطغاة حيث لا يرحم رضيعاً، وأصبحت معركة العاشور مدرسة عالية في القمة لمواصلة الفداء والتضحية في سبيل الله، فقد نُصر هو والمؤمنون معه في سبيل هذه الرسالة السامية.

هنالك النصر على اللذات والشهوات والرغبات في طريق تطبيق الرسالات، صموداً صارماً حتى التضحية بالنفس والنفيس، وتقديم كل غال ورخيص، ولكي تبقى العقيدة، ويبقى الحق ويزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً.

أذلك هو النصر أم أن يبيع إيمانه بالثمن الأرخص الأركس: الحياة الدنيا بزهرتها وزهوتها؟

وفي كلمة قصيرة غير حصيرة إن نصر الله يُرى ﴿رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوَةِ اللَّذَيَا﴾ في غَلَب الحجة حيث تغلبُ الباطلَ ولا تُغلب، والغَلَب في بينات الحق وزهوق الباطل، والغَلَب الكامل في العاقبة فإن ﴿الْمَنِقِبَةَ لِلْمُنَّقِينَ﴾<sup>(١)</sup> وهي الدولة الأخيرة زمن القائم المهدي (عجل الله تعالى فرجه) حيث يرجع المرسلون والذين آمنوا إلى محض الإيمان.

ليس النصر للذين آمنوا في الحياة الدنيا إلَّا إذا نصروا الله وهو محض

(۱) سورة هود، الآية: ٤٩.

الإيـمــان ﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوْا إِن نَصْرُوا اللَّهَ يَصْرَكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾<sup>(1)</sup> و﴿إِن يَنصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَلَيَمَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِي عَزِيزُ ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٤)</sup>.

وأما الرسل فهم منصورون على أية حال مهما اختلفت صور النصر، فإن سِيَرها واحد هو انتصار الرسالة روحياً، وقد تنتصر زمنياً، حتى يتم لها الانتصار في الدولة الاخيرة: ﴿إِلَّا نَنْصُرُوهُ فَقَدَ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذَ أَخْرَبَهُ الَّذِينَ صَفَرُوا ثَانِبَ ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْفَكَارِ . . . ﴾<sup>(0)</sup> انتصاراً لتداوم حياة الرسول، تكملةً للرسالة في القدر الذي قدره الله، وكما نصره الله بفتح مكة نصراً عزيزاً فَتَخَا لَكَ فَتَعَا شَبِينَا () لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَذَمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ

ولقد نُصر نوح بعد ردح بعيد من الزمن زمنياً بعد نصره على طول خط الـرسـالـة روحـيـاً : ﴿قَالَ رَبِّ اَنْصُرْفِي بِمَا كَنَّبُونِ ۞ فَأَوْحَيْـنَآ إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلُكَ . . . ﴾<sup>(v)</sup> .

وفي إبراهيم ﴿قَالُواْ حَرِقُوْهُ وَٱنصُرُوَاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن صُنْتُمْ فَنِعِلِينَ ۞ قُلْنَا يَنَارُ كُونِ بَرَدًا وَسَلَنَمًا عَلَىٰ إِبَرَهِيمَ ۞ وَأَرَادُواْ بِعِ كَبْدًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَخْسَمِينَ ۞ وَنَجَنَيْنَهُ وَلُوطًا إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَكَرُكَنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ۞ <sup>(٨)</sup>.

وفسي مــوســى: ﴿وَلَقَدْ مَنْكَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ٥ فَعَيَّنَاتُهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ

- سورة محمد، الآية: ٧.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ١٦٠.
  - (٣) سورة الحج، الآية: ٤٠.
  - (٤) سورة الروم، الآية: ٤٧.
  - (٥) سورة التوبة، الآية: ٤٠.
- (٦) سورة الفتح، الآيات: ١-٣.
- (٧) سورة المؤمنون، الآيتان: ٢٦، ٧٧.
  - (٨) سورة الأنبياء، الآيات: ٦٨-٧١.

سورة غافر، الآيات: ٤٧ - ٦٠

ٱلْحَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ۞ وَنَعَمْرَنَنُهُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْغَنْلِبِينَ ۞ وَمَانَيْنَهُمَا ٱلْكِنَبَ ٱلْمُسْتَبِينَ ۞ وَهَدَيْنَهُمَا ٱلْقِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِـمَا فِي ٱلْآخِرِينَ ۞﴾<sup>(١)</sup>.

ثم ولمن قَبلهم وبينهم وبعدهم من النبيين انتصارات توحِّدها غلبة الحجة بنصوع المحجة، وزيادات في سلطات زمنية ما قل منها أو كثر وحتى يأتي صاحب الأمر عجل الله تعالى فرجه الشريف، فهناك يتم الانتصار ويعم البسيطة وكل العالمين.

هنالك انتصار لهم في الحياة الدنيا ومن ثم ﴿وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلأَشَهَنَدُ﴾ وهذا تعبير فريد في القرآن تسمى فيه القيامة بـ ﴿وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلأَشَهَنَدُ﴾ وما هي الصلة الوطيدة بينه وبين نصر الرسل؟ إنه سمة لجانب من القيامة وهو قيامة الأشهاد، حيث الأشهاد ينصرون الرسل والذين آمنوا في شهاداتهم في مربع الشهادة، وهي انتصار لهم فوق انتصار:

- (١) سورة الصافات، الآيات: ١١٤-١١٩.
  - (٢) سورة آل عمران، الآيتان: ٥٤، ٥٥.
- (٣) سورة النساء، الآيات: ١٥٧ ١٥٩.

وَوَمَ لَا يَنفَعُ ٱلظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ ٱللَّعْـنَةُ وَلَهُمْ سُوَّهُ ٱلدَّارِ ٢

حيث الأشهاد يشهدون عليهم دون إبقاءٍ فلا تنفعهم معذرتهم بل ﴿مَنَا يَوَمُ لَا يَنطِفُونَ ٢ وَلَا يُؤَذَنُ لَمُمْ فَيَتَنَذِرُونَ ٢ (١) وتــرى إذا لا يــؤذن لــهــم فيعتذرون، فكيف لا تنفعهم معذرتهم وهي تلمح أنهم يعتذرون؟.

لا يؤذن لهم نهي عن الاعتذار إذ لا ينفع: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا نَعْلَذِرُوا آلَوَمٌ إِنَّمَا تُجَزَوْنَ مَا كُنُمٌ تَعْمَلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> فعدم نفع الاعتذار على فرضه مهانة، وعدم الإذن فيه مهانة أخرى، خلاف جند الله إذ كان لهم انتصار فوق انتصار! ﴿وَلَهُمُ ٱللَّمَـنَةُ﴾ من الله والملائكة والنبيين والمؤمنين، وبالنتيجة ﴿وَلَهُمَ سُوَمُ ٱلدَّارِ﴾ بما قدمت أيديهم، لعنة بما يقوم الأشهاد، وسوء الدار بما تقبل شهاداتهم عليهم، قدر ما أساؤوا في هذه الدار.

﴿وَلَقَدْ ءَانَبْنَا مُوْسَى ٱلْهُدَىٰ وَأَوَرَثْنَا بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ ٱلْكِتَنِبَ ٢﴾ هُدَى وَذِحْرَىٰ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَكِ ٢﴾:

وهذه جماع الرسالة الموسوية على طولها حيث ختمت بانتصارها، نموذجاً من نماذج الانتصار الرسالي، بعد صبر وانتظار:

﴿فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَالْإِنِكَرِ ٢

يا حامل الرسالة الأخيرة وهي أثقل وأطول وأكمل من كافة الرسالات، عليك بالصبر الجميل الطويل ﴿إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّى أن ينصرك الله نصراً عزيزاً ﴿فِي الْحَيَوَةِ ٱلدَّنِيَا وَبَيْمَ يَقُومُ ٱلأَشَهَنَدُ﴾ وعليك في هذا السبيل الشاق الطويل المليء بالأشلاء والدماء، أن تستغفر لذنبك، لذنب الرسالة التي

- (۱) سورة المرسلات، الآيتان: ۳۵، ۳۲.
  - (٢) سورة التحريم، الآية: ٧.

سورة غافر، الآيات: ٤٧ - ٦٠

تعيشها بأخطارها، والدوائر المتربصة بها حتى يغفرها ويسترها عما يمسها بسوء وكما غفر الله بما فتح مكة نصراً زمنياً إلى روحي، ومن قبل منذ الرسالة من الناحية الروحية.

وإن تستغفر لذنبك: السيئات التي تعترضك قضيةَ السلطة الزمنية، وكذلك الروحية، أن تدفعها عن ساحتك قبل أن تدنِّسها، بكل ما تملك من إمكانيات، وتفوض أمرك إلى الله فيما لا تسطع على دفعه حين تُقوِّض ظهرك، فتصبح في مثلث الاستغفار عن ذنبك، في العصمة المطلقة الإلهية وقمتها، ولا رابع له من ذنب مقترف وعصيان حيث الساحة الرسالية بريئة عن كل عصيان، فضلاً عن رسول الرسل وسيدهم على إ

وَسَيِّحٌ بِحَمَّدِ رَيِّكَ﴾ لا تسبيحاً فقط ولا حمداً فحسب، وإنما تسبيح بالحمد، أن تصفه كما وصف به نفسه، وتنزهه عن صفات المخلوقين، وعن زيادة الذاتية منها على ذاته أو تركُّبها، ومماثلة غير الذاتية منها لسواه تعالى، فقولك «عالم» تعني منه «لا يجهل» – ولا أن «علمه كسائر الخلق» فلا نحيط بعلمه شيئاً ولا ندرك منه كما هو شيئاً. وهذا تسبيح بحمده، وأما حمده دون تسبيح به فقد ينجرف إلى إثبات صفات تشبه صفات المخلوقين أمّا ذا مما لا يليق بساحة رب العالمين.

﴿بِٱلْعَشِقِ وَٱلْإِبَّكَنِرِ﴾ وهل إنهما فريضة الفجر والعصر<sup>(١)</sup> حيث السورة مكية والفرض في ردح من العهد المكي كان لهما؟ ﴿وَسَبِّحْ...﴾ أمر باستمرار الفرضين حتى يأتي أمر الله لا أنه بدايتهما؟ حيث الصلاة بادئة بدء النبوة والآية بسورتها نازلة ردحاً بعد النبوة!

أم إن العشي والإبكار كليل نهار تعني الوقت كله، وقد ذكر طرفاه

(1) الدر المنثور ٥: ٣٥٢ - أخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد عن قتادة في الآية قال: صلاة الفجر والعصر. الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

لأنهما أهم الأوقات للذكر والذكرى في مجموع الليل والنهار، نيامة في العشي وإفاقة في الإبكار، ففي إفاقة الإبكار مثال للحياة بعد الموت، وفي نيامة العشي مثال للموت بعد الحياة، فهما وقتان لهما أهميتهما للذكرى؟

أم إنهما تعنيان أوقات الصلاة كلها<sup>(١)</sup> وقد ذكرا بينها كأهم الصلوات والأوقات، والقصد إلى الصلوات المفروضات في مجموعة الليل والنهار؟

التسبيح بالعشي والإبكار مكرور في آيات مدنية: ﴿وَسَيَبْعَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَرِ<sup>(٢)</sup> ﴿وَآصَبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْشِيِّ<sup>(٣)</sup> وكـمـا فـي أخـرى - مـثـل هـذه - مكـيـة: ﴿وَلَا تَقَلُّرُو الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْمَشِيِّ<sup>(٤)</sup> اثنتان باثنتين، في إبكار مرتين وغداة مرتين والعشي في الأربع كلها، فلا نحتمل أنهما الفرضان حيث الخمس فرضت قبل المدنية بردح من الزمن.

ثم للاحتمالين الآخرين مجالٌ، والخمس المفروضات تشترك فيهما، فإما أن تعنيها الآية بخصوصها، أم في عموم التسبيح وهي أهمه!<sup>(ه)</sup>.

إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَابَكَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنَنٍ أَتَنَهُمْ إِن فِ صُدُولِهِمْ إِلَّا كِبَرُ مَّا هُم بِبَالِغِيهُ فَأَسْتَعِدْ بِٱللَّهِ إِبَّتُمَ هُوَ ٱلسَّمِيحُ ٱلْبَصِيرُ ٢

ليس جدال هؤلاء الحماقي انتصاراً لهم على الرسالة الإلهية، فإنه إينَيِّرِ سُلطَننٍ أَنَنَهُمٌ ﴾ وهو يعم نفي أي سلطان، كالذي يجادل دون أي

- (1) المصدر أخرج ابن المنذر عن الضحاك في الآية قال: صل لربك بالعشي والإبكار قال:
   الصلوات المكتوبات.
  - (٢) سورة آل عمران، الآية: ٤١.
    - (٣) سورة الكهف، الآية: ٢٨.
    - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٥٢.
  - (٥) راجع تفسير الآيات الثلاث الأخرى في محالها.

سورة غافر، الآيات: ٤٧ - ٦٠

برهان، أم بسلطان الباطل: ﴿وَجَدَلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ﴾<sup>(١)</sup> وكلاهما سيان في أنهما ﴿يِغَيَرِ سُلْطَنَنٍ أَتَنَهُمٌ ﴾.

هؤلاء الطغاة لا يجادلون في آيات الله بسلطان قاطع ولا ريبة أو شك هما في سبيل تحقيق الحق وإبطال الباطل، حيث الشك في هذا السبيل شك مقدس، فليس في صدورهم واحدة من هذه العاذرة فإن في مُدُورِهِم إلَّا حَرِّبُرُ متناسين أنفسهم ومتجاهلين أنهم مهازيل ضعاف، لا حول لهم ولا قوة إلَّا بالله، لذلك فهم يتنفخون ويتنفجون في تشامخ وتعال وحتى على الله وآياته وفرَّمًا هُم بِبَلِنِيجُ كبر في صدورهم تُحيَّلَ إليهم، يهدفون إلى بلوغه في واقعهم أمام آيات الله وفرَّمًا للهم على أيَّة حال، وفي أي حِلَّ وتِرحال وبأية وسيلة وإدغال فيبَلِنِيجُ في فإنهم داحضون بكبرهم وبحجتهم أمام حجج الله، ومتى رأيت في تاريخ الرسالات أن يبلغ مناوئوها بكبر في صدورهم، يبلغوا دحضها وإيحائها إلاً دحض أنفسهم وفضحها فيَاسَتَوَذ بِألَوْ من يبلغوا دحضها وإيحائها إلاً دحض أنفسهم وفضحها في أستَوَذ بِألَوْ من مقالكم ومقالَهم في ألمون تضليل المستضعفين في أيتَرُم هو السَّمِيم من مقالكم ومقالَهم في ألمون تضليل المستضعفين في في السَّمِيم من

لَخَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَحْبَرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَحْبَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٢٠٠٠

أَنَتُمُ أَنتُدُ خَلَقًا أَمِ النَّمَاةُ بَنَنهَا (<sup>(٢)</sup>؟ بل هي أكبر وأشد من خلقهم مهما كان أرانتُمُ أَنتُدُ خَلقًا أَمِ النَّمَاةُ بَنَنهَا (<sup>٢)</sup>؟ بل هي أكبر وأشد من خلقهم مهما كان خلق الحسن تقويماً! وليس الأكبر والأشد في الخلق في ميزان الله، فكل خلق له هين، إنما هو في ميزاننا، ولمَّا يقيس الإنسان نفسه إلى السماوات والأرض وهما مجموعة الكون، يطامن من كبريائه متصاغراً متضائلاً، إلَّا أن والأرض وهما مجموعة الكون، يطامن من كبريائه متصاغراً متضائلاً، إلَّا أن من من الأرض وهما مجموعة الكون، يطامن من كبريائه متصاغراً متضائلاً، إلَّا أن المُ

- (١) سورة غافر، الآية: ٥.
- (٢) سورة النازعات، الآية: ٢٧.

يذكر خلقه ﴿فِي أَحَسَنِ تَقْوِيمِ<sup>(١)</sup> وليس إلَّا في استعداده القمة للإيمان القمة حيث الكافر في أسفل سافلين! ﴿وَلَكَكِنَّ أَحَــُّثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ وهم الأكثرية الكافرة بالله، المكذبة بآيات الله، فلأنهم ﴿لَا يَعْلَمُونَ﴾ متجاهلين متغافلين فـ ﴿إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبَرُّ﴾ ولكن ﴿مَـا هُم بِبَلِغِيهَ<sup>تَ</sup>﴾.

وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْـحَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَلَا ٱلْمُسِتُ قَلِيلَا مَّا نَتَذَكَّرُونَ ٢

الأعمى والبصير مثلٌ للجاهل والعالم، والآخران للمؤمن الصالح وسواه، ولماذا ﴿وَلَا ٱلْمُسِيَّءُ﴾ بدلاً عن «ولا الذين آمنوا» علّه يعني نفي المساواة بين أفراد ﴿ ٱلْمُسِيَّءُ﴾ بعد نفيها بينه وبين الذين آمنوا وعملوا الصالحات بحذف اللَّا فيهم عطفاً على ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى...﴾ فقرينة العطف ونفي الاستواء بين المسيء تكفيان دلالة على حذف اللَّا عن الذين آمنوا.

فهناك سلوب ثلاثة في الاستواء ثالثها بين أفراد المسيءِ المنقسم إلى المسيء إيماناً وعملاً فأسواهم، والمسيء إيماناً لا عملاً حيث يمكن فسيِّئهم، والمسيءِ عملاً لا إيماناً فأقل سوءاً، هم لا يستوون عند الله، كما لا يستوي الذين آمنوا وعملوا الصالحات مع مثلث المسيء، وتشبهها ﴿وَلَا شَتَوَى الْحَسَنَةُ وَلَا السَيِّبَةُ ﴾<sup>(٢)</sup> وقد مضت، واللَّااستواء في مطلق الحسنة يعني حسنة الإيمان والعمل الصالح مفرداً وجمعاً، وهنا جمع بينهما، فالاستواء حاصل بينهم لحدٍّ ما مهما اختلفت درجاتهم ﴿قَلِيلَا مَا نَتَذَكَرُونَ﴾.

إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآلِنِيَةٌ لَا رَيِّبَ فِيهَا وَلَكِكَنَ أَحْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ٢ () : وهذه الأكثرية بين من يعلم ثم يجحد ولا يؤمن ﴿وَجَعَدُوا بِهَا وَٱسْتَبْقَنَنْهَآ

- (١) سورة التين، الآية: ٤.
- (۲) سورة فصلت، الآية: ۳٤.

أَنفُتُهُمَّمَ (<sup>()</sup> ومن لا يعلم متجاهلاً حتى يجهل رغم توفر البراهين على أنها آتية لا ريب فيها، فلأن ﴿لَا يُؤْمِنُونَ يعم «لا يعملون» و«لا يعلمون»، لذلك يؤتى به دون «لا يعلمون» إضافة إلى أن توفُّر البراهين عليه لا تفسح مجالاً لـ «لا يعلمون» إلَّا تجاهلاً مهما بلغ حد الجهل، فإنه جهلُ مَن يعلم! (مُ يَعْمَنُكُمُ إِلَى يَزِم آلِيَنَدَةِ لَا رَبَّ فِيهِ وَلَكِنَ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعَمَوُنَ (<sup>()</sup>) الجهلُ ولا سيما المركبُ منه – مصدر البليات كلها، فالجاهل يسيءُ إلى نفسه وإلى ذويه، ويحسب أنه يحسن صنعاً فهو من الأخسرين أعمالاً.

<رَقَالَ رَبُّڪُمُ ٱدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُوْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنَ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ٢٠٠٠

ترى ومتى قال ربكم... فيهل هو قاله هنا ﴿أَنْعُونِيَ...﴾؟ وهذا مستقبل و«قال» ماض! أم هو قاله في آية المضطر: ﴿أَمَن يُعِبُ ٱلْمُضْطَرَ لِذَا دَعَاهُ وَبَيَكَشِفُ ٱلشُوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلأَرْضُ<sup>(٣)</sup> ولكنها مكية كما هي، إلَّا أنها علَّها نازلة قبلها، لكنها تعد إجابة المضطر دون أمر بالدعاء! أم إنه آية الفرقان المكية: ﴿قُلْ مَا يَمَبَوُّا بِكُرُ رَبِي لَوَلَا دُعَآؤُكُمٌ فَقَدَ كَذَبَتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا﴾<sup>(3)</sup>؟ وحقاً إنها هيه إذ تحوي ما تحويه، وتعني ما تعنيه، ولكنها ليست دلالة المطابقة، إلا تضامنية بدقة!

أو أنه قالُه في أم الكتاب ومحكمه، يقوله هنا في تفصيل الكتاب؟ أم إنه جماع آيات الدعاء مكية ومدنية؟ وعلى أية حال ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُؤْ. . . ﴾ لا ريب أنها قول ربكم!

- (۱) سورة النمل، الآية: ۱٤.
- (٢) سورة الجائية، الآية: ٢٦.
- (٣) سورة النمل، الآية: ٦٢.
- (٤) سورة الفرقان، الآية: ٧٧.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

و﴿رَبُحَكُمُ﴾ هنا دون صيغة أخرى: الله – ربي – رب العالمين، لمناسبة الدعاء عبادة واستدعاء فإنه أمر تربوي يعم عباد الله المؤمنين. وهل أن ﴿أَدْعُونِيَّ﴾ أمر بدعاء الاستدعاء حين الحاجة والبلاء؟ لمكان

وَهُلُ أَنْ عَرَادَعُونِي؟ أَمَرْ بَدْعَاءَ الأُسْتَدْعَاءَ حَيْنُ الْحَاجَة وَالْبِلَاءَ؟ لَمَكَانُ ﴿ أَسْتَجِبُ لَكُوْبُ وَشَطَرٍ مِنْ آيَاتِ الدَعَاءَ: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرَبًا رَبَّهُمْ قَالَ رَبِّ هَبُ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً ﴾<sup>(1)</sup>؟

أو أنه أمر بدعاء العبادة لمكان ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْلِمُونَ عَنْ عِبَادَقِ» وشطر آخر من آيات الـدعاء: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَنِّحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا﴾<sup>(٢)</sup> ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْنَالُكُمْ ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿قُلْ إِنِي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ...﴾<sup>(٤)</sup>.

أم إنه يعنيهما لشطري الآية ﴿أَسْتَجِبْ لَكُوْ . . . عَنَّ عِبَادَقِ» وشطري آيات الدعاء، وأن دعاء الاستدعاء لِزامه دعاء العبادة من قبل فـ «الدعاء تلو العبادة»<sup>(o)</sup> فلا يُستدعى إلَّا من يُعبد ولا يُعبد إلَّا من يُستدعى، والثانية شرط أصيل لـلأولى: ﴿وَأَوْفُوْا بِمَهدِى أَوْفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّنَى فَارْهَبُونِهِ<sup>(r)</sup> و«عهدي» هو عهد العبادة ﴿ لَهُ أَلَمْ أَعْهَدَ إِلَيْكُمْ يَنَبَى عَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَّ إِنَّهُ لَكُو عهد العبادة في وَأَنِ أَعْبَدُونِ هَذَا صِرَطٌ مُسْتَقِيرُ (<sup>r)</sup> و«عهدي» هو عهد العبادة فالا وفي المَّهُ عَدَا صِرَطٌ مُسْتَقِيرُ (<sup>0)</sup> وه عهدك ما هو الاستجابة! فـ «لو وفيتم لله لوفى لكم»<sup>(A)</sup> وكما أن دعاء العبادة عبادة كذلك

- سورة آل عمران، الآية: ٣٨.
  - (٢) سورة الجن، الآية: ١٨.
- (٣) سورة الأعراف، الآية: ١٩٤.
  - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٥٦.
- (٥) الدر المنثور ٥: ٣٥٥ بإسناد عن النعمان بن بشير قال قال رسول الله عليه الدعاء تلو العبادة ثم قرأ ﴿وَقَالَ رَيُّكُمُ . . . ﴾ [غَافر: ٢٠] هل تدرون ما عبادة الله؟ قلنا : الله ورسوله أعلم قال : هو إخلاص الله مما سواه.
  - (٦) سورة البقرة، الآية: ٤٠ .
  - (٧) سورة يس، الآيتان: ٦١، ٦١.
- (٨) نور الثقلين ٤ : ٢٧ ٥ القمي حدثني أبي عن محمد بن أبي عمير عن جميل عن أبي عبد الله قال=

«الدعاء هو العبادة»<sup>(۱)</sup> بل هي مخ العبادة، وكما الاستكبار عن عبادته كفر، كذلك الاستكبار عن دعائه فإنه مخ الكفر، وعلَّ ﴿عِبَادَتِي﴾ تعني دعاء الاستدعاء كأصل بعد دعاء العبادة، وكأنها هي العبادة لا سواه، فإن حقيقة الدعاء هي حقيقة التعلق بالله والزلفي إلى الله وهي حصيلة العبادة، فهي – إذاً – مخ العبادة: يا رب «سميت دعاءك عبادة وتركه استكباراً وتوعَّدت على تركه دخول جهنم داخرين»<sup>(۲)</sup> صاغرين، «فلا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك».

وكما أن الدعاء تلو العبادة، كذلك العبادة والدعاء تلو المعرفة<sup>(٣)</sup> وكما تلمح له ﴿إِذَا دَعَانٍ﴾<sup>(٤)</sup>.

«ادعوني» في دعاء الاستدعاء هنا ركن لمكان «أستجب» ولكنها تستصحب شرطها الأصيل: دعاء العبادة، ثم تتلوها «عبادتي» أنها دعاء الاستدعاء والافتقار، فالأخرس عن هذا الدعاء على حاجته على أية حال، ناكر لفقره وافتقاره إليه، وكافر بغناه.

وهل تعني «ادعوني» بلسان القال؟ وكثيرون يدعون ولا يستجاب لهم، وقليلٌ يدعون بلسان الحال وهم مستجاب لهم! أم تعني لسان الحال دون قال؟ والمقربون من عباد الله يدعونه بمقال مع حالٍ!

أم تعني لسان الحال ويبرزه المقال والأعمال، فالعناية إلى مثلث الدعاء

- اله رجل: جعلت فداك إن الله يقول: ﴿ أَدْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُوْ ﴾ [غَافر: ٢٠] وإنا ندعو فلا يستجاب لنا؟ قال: لأنكم لا توفون بعهده وإن الله يقول: ﴿ وَأَوْفُوْ بِتَهْدِى أُوفِ بِتَهْدِكُمْ... ﴾ [البَقَرَة: ٤٠].
- (۱) المصدر أخرج ابن مردويه والخطيب عن البراء أن رسول الله عنه قال : إن الدعاء هو العبادة وقرأ ﴿وَقَالَ رَيُحَكُمُ . . . ﴾ [غَافر : ٢٠].
  - (٢) المصدر من أدعية الصحيفة السجادية وقلت ﴿أَدْعُونِيَّ . . . ﴾ [غَافر: ٦٠] فسميت. . .
- (٣) المصدر ح ١٠٤ في كتاب التوحيد بإسناده إلى موسى بن جعفر عنه قال: قال قوم للصادق عنه: ندعوه فلا يستجاب لنا؟ قال: لأنكم تدعون من لا تعرفونه.
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ١٨٦.

كأكمل درجات الدعاء، وهو الذي يضمن الاستجابة؟ وقد تعنيه آية البقرة ﴿فَإِنِّي قَـرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٍّ...﴾<sup>(١)</sup> فـإن ﴿دَعَانٍّ﴾ بـعــد ﴿دَعُوَةَ ٱلدَّاعِ﴾ لا يعني تكرار الدعاء، بل هو حقيقة الدعاء دونما شائبة، ظاهرة ناطقة عن الباطنة بلسان العمل والقال.

وإذا كانت الاستجابة مضمونة بعد الدعاء فما لنا – في الأكثر – لا يستجاب لنا؟<sup>(٢)</sup>

أَسَتَجِبٌ لَكُوْ و ﴿ أَجِيبُ دَعُوَةَ ٱلدَّاعِ وهما من وعده الصدق: لا يتحقق إلَّا على شروطه وفي زمنه الصالح، فإذا توفرت الشروط في دعائك فالاستجابة كائنة على أية حال، في حال أم استقبال: هنا أم في البرزخ أو الأخرى وهي أحرى وقد «يتمنى المؤمن أنه لم يستجب له دعوة في الدنيا مما يرى من حسن الثواب"<sup>(٣)</sup> ولكنك قد تدعو غير صالحك، فالله أجل أن يغرك بجهلك صالحك عن طالحك، وقد يعوِّضك صالحاً بدل ما دعوت من غير صالح وأنت لا تدري.

وقد تدعو وأنت غير صالح للاستجابة فكيف ترجو الإجابة؟

وقد تدعو ربك فيما خوَّله إليك أو ألزمه عليك، وليس الدعاء إلَّا فيما لا تسطَع أم لا تكفيه! .

وعلى أية حال ليس عدم الإجابة إلَّا لنقص فيك أو في دعائك أم هي مستقبلة قريبة أم غريبة، في دنياك أم أخراك، فثِق بما وعدك ربك واتَّهم نفسك في غير إجابة، أو انتظر مستقبلاً فيه الإجابة<sup>(٤)</sup>.

- (١) سورة البقرة، الآية: ١٨٦.
- (٢) المصدر ح ٩٢ عن أبي عبد الله عظيم قال: إن المؤمن ليدعو الله تتخل في حاجته فيقول الله تتكل : أخروا إجابته شوقاً إلى صوته ودعائه فإذا كان يوم القيامة قال الله تتكل : عبدي! دعوتني فأخرت إجابتك وثوابك كذا وكذا دعوتني في كذا أو كذا فأخرت إجابتك وثوابك كذا أو كذا قال فيتمنى المؤمن...
  - (٣) نور الثقلين ٤: ٥٣١ عن أبي عبد الله علي ٢٠
- (٤) نور الثقلين ٤: ٧٢٥ ح ٧٤ في كتاب الاحتجاج للطبرسي عن أبي عبد الله عليه الله عنه الله عليه حديث =

نُحلف الوعد من خَلفيات الجهل أو العجز أو البخل أو الخوف أمَّاذا من نقص في الواعد يقتضي نقضاً في وعده، وكل ذلك بعيد عن ساحته تعالى مستحيل، فإذا لا تستجاب دعوتك فتَّش نقصاً فيك أو نقضاً في شروط الدعاء.

من الحاجيات ما يعطيها ربنا دون دعاء، ومنها ما يعطيها بدعاء فإنها شرط الإعطاء، ليس لأن الله بحاجة إلى أن يُدعى ليعَلم عن جهل أو يحظو حظوة الاستدعاء، وإنما حظوة القرب للعبد وليعلم أنه بحاجة دائبة إلى الله، فيعيش الافتقار إليه في أحواله كلها، بقلبه ولسانه وكافة وجهاته فـ «ادع ولا تقل قد فرغ من الأمر فإن الدعاء هو العبادة»<sup>(۱)</sup>.

ادع ربك على كل حال، واطلب منه ما تحتاجه غير مصر ولا جازم علَّه لا يصلح لك وأنت جاهل، وحتى إذا كان من صالحك ولا تستجاب فإن نفس الدعاء عبادة لا تضاحى، كيف وربك يدعوك لدعائه ويعدك الاستجابة! و«من أعطي الدعاء لم يحرم الإجابة»<sup>(۲)</sup> وعطاء الدعاء هو حالها واستعدادها بشرائطها.

وللدعاء شروط عِدَّة هي العُدَّة للاستجابة، منها الوفاء بعهد الله العبادة، ومنها حالة الـتـضـرع والـخـفـيـة: ﴿ٱدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفَيَةً إِنَّكُمْ لَا يُحِبُّ

- طويل وفيه قال السائل : ألست تقول يقول الله تعالى : ﴿ أَدْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُرُ ﴾ [غَافر : ٢٠] وقد نرى المضطر يدعوه فلا يجاب له، والمطيع يستنصره على عدوه فلا ينصره؟ قال : ويحك ما يدعوه أحد إلا استجاب له أما الظالم فدعاؤه مردود إلى أن يتوب اليه، وأما المحق فإنه إذا دعاه استجاب له وصرف عنه البلاء من حيث لا يعلم أو ادخر له ثواباً جزيلاً : ليوم حاجته إليه وإن لم يكن الأمر الذي سأل العبد خيراً له إن أعطاه أمسك عنه والمؤمن العارف بالله ربما عز عليه أن يدعوه فيما لا يدري أصواب ذلك أم خطا؟
- المصدر ح ٨٣ القمي عن أبيه عن حماد بن عيسى عن أبي عبد الله عليظة قال سمعته يقول:
   ادع . . . إن الله كتمكان يقول: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ>
   [غافر: ٦٠].

أَلْمُعْنَذِينَ﴾<sup>(1)</sup> ومنها ترك الإصرار الجازم علَّه لا يصلح له فـ ﴿وَعَسَىٰٓ أَن تُحِبُّوا شَيَّنَا وَهُوَ شَرُّ لَكُمُ<sup>\*</sup> . . . <sup>(۲)</sup> ومن «الذنوب التي ترد الدعاء سوء النية وخبث السريرة والنفاق مع الإخوان وترك التصديق بالإجابة وتأخير الصلوات المفروضات حتى تذهب أوقاتها وترك التقرب إلى الله بَحَرَّكُ بالبر والصدقة واستعمال البذاء والفحش في القول»<sup>(۳)</sup>.

إن هناك أموراً تتقدر فتقضى بحولك وقوتك، وأمور أخرى لا تطيقها وقد أمرت فيها بدعاء ربك، فلا تقل «قد فرغ من الأمر» فإنه قول اليهود فكيف قال: ﴿أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُرُّ﴾؟<sup>(٤)</sup>.

ويا له من رحمة واسعة سابغة، يأمرنا بدعائه، ثم يتهددنا إن تركناها: ﴿سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ صاغرين، وإذ تعلم أنك فقير ضائق والله غني واسع، يعطيك سؤلك إذا دعوته، فما يمنعك من دعائه إلَّا استكبارك، أم سوء ظنك به كأنه مخْلِفٌ وعدَه عبادَه أمَّاذا من خطإٍ عارم؟!

كل سائل عبدٌ لمن يسأله مفتقراً، فهل أنت تسأل سؤلك عباده، ثم تستكبر أن تسأله تعالى وهو رب السائل والمسؤول؟ ضعف الطالب والمطلوب! .

- سورة الأعراف، الآية: ٥٥.
   (٢) سورة البقرة، الآية: ٢١٦.
- (٣) المصدر ح ١٠٦ في كتاب معاني الأخبار بإسناده إلى أبي خالد الكابلي قال سمعت زين العابدين علي بن الحسين علي يقول: الذنوب التي ترد الدعاء...
- (3) المصدر ح ٩٦ في عيون الأخبار في باب مجلس الرضا على مع سليمان المروزي حديث طويل وفيه قال الرضا على لا على الله فإذا علم الشيء فقد أراده، قال سليمان : أجل، قال : فإذا لم يرده لم يعلمه؟ قال سليمان : أجل، قال : من أين قلت ذاك وما الدليل على أن إرادته علمه؟ وقد يعلم ما لا يريده أبداً وذلك قوله تعالى : ﴿وَلَيْنَ شِئْنَا لَنَدَهَبَنَ بِالَذِى أَوْحَيْنَا إِرَادته علمه؟ وقد يعلم ما لا يريده أبداً وذلك قوله تعالى : ﴿وَلَيْنَ شِئْنَا لَنَدَهَبَنَ بِالَذِى أَوْحَيْنَا إِرادته علمه؟ وقد يعلم ما لا يريده أبداً وذلك قوله تعالى : ﴿وَلَيْنَ شِئْنَا لَنَدَهَبَنَ بِالَذِى أَوْحَيْنَا إِرادته علمه؟ وقد يعلم ما لا يريده أبداً وذلك قوله تعالى : ﴿وَلَيْنَ شِئْنَا لَنَدَهَبَنَ بِالَذِى أَوْحَيْنَا إِلَى الله الله على أن إلاته علمه؟ وقد يعلم ما لا يريده أبداً وذلك قوله تعالى : ﴿وَلَيْنَ شِئْنَا لَنَدَهَبَنَ بَالَذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ إِلَيْكَ إِلَيْكَ إِلَيْنَا لَذَه قد فرغ من إلَيْكَ الإسرَاء : ٢٨] فهو يعلم كيف يذهب به ولا يذهب به أبداً، قال سليمان : لأنه قد فرغ من الأمر فليس يزيد فيه شيئاً قال الرضا على انه اللهود فكيف قال : ﴿ ٱدْعُونِي آسَتَجِبَ الأَمر فليس يزيد فيه شيئاً قال الرضا على أنه قادر عليه، قال : أيما منى بنه فكيف قال : يزيد لكي أول اليهود فكيف قال : وأدع من الأمر فليس يزيد فيه شيئاً قال الرضا على أنه قادر عليه، قال : أفيعد ما لا يفي به فكيف قال : يزيد أول اليود فراد من الأمر؟ وقل علي أول النه أول اليهود فكيف قال : وأدع من الأمر في به فكيف قال : يزيد أول اليود منه من الأمر؟ فلم يحر جواباً .

﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَكَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِبِهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَحْتُمُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ٢ ذَلِحَكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوٍّ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ جَعَلَ لَحُمُ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَٱلسَّمَاةَ بِنَكَةَ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِّبَنَتَّ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْمَـٰلَمِينَ ٥ لَكُ هُوَ ٱلْحَتُ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ فَــَادْعُوْهُ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ٢ تَتْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَمَّا جَآءَنِيَ ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبّ ٱلْعَالَمِينَ ٢ اللَّهِ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَغُو ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوّا أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنكُم مَّن يُنَوَفَّى مِن قَبْلُ وَلِنْبَلْغُوَّا أَجَلًا مُسَعَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ٢ هُوَ ٱلَّذِى يُحْمِي وَيُعِيثُ فَإِذَا قَضَىٰٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ٢

<الله الَذِى جَعَكَ لَكُمُ الَيْنَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَـارَ مُبْصِـرًا إِنَّ اللَّهَ لَدُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَنَكِنَ أَحْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ٢٠

تعريف بـ «ربكم» الذي ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونَيَ أَسْتَجِبَ لَكُوْ﴾ أنه ﴿اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الَيُّلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَٱلنَّهَـارَ مُبْعِسِرًاً...﴾ نعمتان هامتان لم يسألهما الإنسان ربه وقد أعطاهما إياه قبل خلقه، فكيف إذا سأل نعمة؟ أتراه يبخل فيما يُسأل وهو كريم فيما لم يُسأَل!

الليل هنا وفي سائر القرآن لباس<sup>(١)</sup> وسكن لتسكنوا فيه عن حركات التعب ونهضات النصب: ﴿قُلْ أَرَمَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللَّهُ عَلَيَّكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَىٰمَةِ مَنْ إِلَىْهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فِيةً أَفَلَا تُبْعِرُونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

صحيح أن في شغل الليل وراحة النهار سماحاً شرعياً وإمكانية كونية: ﴿وَمِنَ ءَايَنِيهِ، مَنَامُكُمُ بِأَلَيَّلِ وَٱلنَّهَارِ وَآبَيْغَاَ وَكُمْ مِن فَضْلِهِ يَّهُ<sup>(٣)</sup> ولكنه تبصرة على ضوء قانون، وسماح إذا لـزم الأمر، والأصل هو ﴿أَلَيَّلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًاً فِإنَّ سَكَنَ الليل بنومه ضرورة حَيَوِيَّة تسكن فيه الخلايا الحية لتستمد حياتها ونشاطها في النهار، ومجرد النوم لا يكفيها توفيراً لهذا النشاط، فالخلية الحية المتعرضة لضوء مستمر ونهار سرمد تصل إلى حد الإجهاد، فتتلف أنسِجتها إذ لم تتمتع بقسطها اللازم من سَكَن الظلام.

كما وأن في سرمد الليل أو شغله بدل النهار إجهاداً في صورة أخرى لهذه الخليات، فلكلٍّ ضرورة حيوية على حدِّه في جَذره ومدِّه.

وهذه القاعدة تنحو نحو الأكثرية الساحقة في أمكنة هذه المعمورة، ففي المناطق التي يقل الليل أو النهار لساعة ونصف ساعة، أم يطولان لستة أشهر، لا تمشي هذه القاعدة إلَّا بديلاً عنها بالمنام في ظلام مصطنع أو ضياء مصطنع، وعلى أية حال فراحة الظلام وإبصار الضياء أياً كان هما

- راجع تفسير آية النبأ في النوم وفي لباس الليل ومعاش النهار، إلى ج (٣٠) من الفرقان.
  - (٢) سورة القصص، الآية: ٧٢.
    - (٣) سورة الروم، الآية: ٢٣.

فضل من الله ورحمة ﴿وَلَنَكِنَّ أَحَــُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ﴾ كافرين بفضله أم غافلين!

<زَلِحَمُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ حُلِ شَىءٍ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوُّ فَأَنَى ثَوْفَكُونَ ٢ كَذَلِكَ يُؤْفِكُ ٱلَذِينَ كَانُوا بِتَابَنتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ٢٠٠٠:

أَنَا المَحْمَمُ البعيد المحتد، الكبير المتعال (رَبُّكُمْ) إذ خلقكم و (لَهُ الْحُلَقُ وَالأَمْرُ (١) لا أنتم فحسب بل و (خَلِقُ صُحْلِ شَيْءٍ) جملة وتفصيلاً، فلا شيء إلَّا وهو خالقه إلَّا شيء ذاته فليس مخلوقاً حتى يخلقه هو أو سواه، فالكون إما شيءً خالق أو شيءٌ مخلوق ثم لا شيءَ، مستحيلاً ذاتياً أو مصلحياً وهو الممكن الذاتي، فهما «لا شيء» على طول الخط، مهما استحق الممكن السم الشيء وجاه المستحيل الذاتي، فإنهما لا شيء في الواقع .

ولأنه ﴿خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ فهو إذا رب كل شيء ﴿أَلَا لَهُ الْمُنَاقُ وَٱلْآمَرَ﴾ حيث الخالق أقوى وأعلم فأحرى أن يكون رباً لما هو خالقه، ولا يأتي غيره إلَّا بالخسار والدمار ﴿لَآ إِلَهَ إِلَّهَ لِلَّهِ هُوُّ﴾ فلا خالق ولا رب ولا معبود ولا ملجاً ولا منجى إلَّا هو ﴿فَأَنَى تُؤْفَكُونَ﴾ تُصرفون إفكاً وزوراً عن دعوته عبادة واستدعاءً أمَّاذا؟

أَذَلِكَ البعيد البعيد، الرذيل الرذيل ﴿يُؤْفَكُ عنه تعالى إلى سواه (الَذِينَ كَانُوُا) بزمن بعيد ﴿بِتَايَنتِ اللهِ يَجْحَدُونَ) إذ أبصروا إليها ولم يُبصروا بها حتى يستبصروا فعُميَّت عليهم الأنباء فعموا وصموا فلا يفقهون حديثاً!

(١) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

أترى الأرض قراراً ساكنةً لا حِراك لها؟ فماذا نصنع بآيات حِراكها كالدحو والطحو والذلول والكفات والراجفة ويسبحون وأضرابها؟!

القرار من القَرِّ: البرد، ما يلمح أن الأرض كانت حارة سريعة الحراك ومجنونة، لا تقر ولا تحنُّ لراكب كما دلت آية الذلول، ثم ذلت بعد شِماس وقرَّت بعد ارتكاس.

فالأرض القرار هي الباردة نسبياً بعد حرارتها البالغة، دون برودة مطلقة يسكن فيها الجسم عن أي حراك وهو موته وانعدامه، إذ لا بد للمادة – على أية حال – من حركةٍ مَّا، ذَرِّية وفوق الذرية أم دونها، حيث المادة هي الحركة، فقرار الأرض وغيرها نسبية جانبية، وهو هنا في بعدين، قرُّ البرودة وقرُّ الاستقرار الراحة لساكنيها، ومجرد جعل الأرض قراراً دليل أنها كانت غير قرار، حارة شموساً ثم قرَّت وذلَّت بعد شماس ﴿أَمَّن جَعَلَ الأَرْضَ قَرَارًا وَجَمَعَلَ ظِلَاَهَاَ أَنْهَدَرًا هُا المادة الحرِّ المُوس.

ثم و«لكم» تدلنا على قرارها النسبي لساكنيها، دون سكون أصلي لها، وعلى حد المروي عن الإمام علي عليه في شأنها «فسكنت على حركتها من أن تميد بأهلها أو أن تسيخ بحملها أو تزول عن مواضعها...» «وعدّل حركاتها بالراسيات من جلاميدها وذوات الشناخيب الشُّمِّ من صياخيدها فسكنت من المَيدان برسوب الجبال في قطع أديمها»<sup>(٢)</sup>... فقد عبر عن حركتها المعدَّلة بالسكون، سكوناً عن المَيدان والاضطراب لحد لا يحس ساكنوها حركاتها! ثم وفي بناء السماء بعد قرار الأرض لمحة ثالثة لمعنى القرار، أنه السكن الراحة، وكما يستريح الإنسان في الطائرة دون صوت ولا

- (۱) سورة النمل، الآية: ٦١.
- (٢) نهج البلاغة عنه ﷺ في خطبتين.

اضطراب، يعلم حِراكها ولا يلمسه إلَّا أن ينظر إلى السحاب حولها والأرض تحتها! وليس قرار الأرض لاستقرار الحياة – فقط – من خلفيات البرودة وتعديل الحركات، فهنالك موافقات كثيرة خلَّفت ذلك القرار الراحة، المُمكِّن للحياة الناضجة المرتاحة.

«فلو دارت الأرض حول نفسها أو شمسها أسرع ما تدور الآن لاندئرت هي، وتناثر ما عليها، وقضت نحبها بمن عليها!

ولو دارت أبطأ مما هي لبطلت الحياة عليها أو صعبت، ولولا دورانها حول نفسها لفرغت البحار والمحيطات من مائها، وتحولت الفصول إلى فصل واحد.

ولو كان الأوكسجين بدلاً عن ٢١٪ خمسين بالمائة تعرضت كافة المواد القابلة للاشتعال لحرقها، ولو هبطت عن قدرها كعشرة بالمائة أو أقل لابتليت الحياة بقلة الحرارة اللازمة لتداومها ونضجها.

وهناك آلاف الموافقات المتشابكة لا نعلمها، خلفت قرار الأرض كما نعيشها، لولاها لبطلت الحياة أم صعبت على ظهرها»<sup>(۱)</sup>.

ونعمة ثالثة بعد قرار الأرض وبناء السماء ﴿وَصَوَرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ﴾ لا كسائر الحسن في سائر الخلق، بل الأحسن المطلق الذي ليس فوقه حسن (لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِنكَنَ فِيَ أَحَسَنِ تَقْوِيوٍ؟<sup>(٢)</sup> مهما كمان يساوى ويسامى في حسن: ﴿وَفَضَلَنَهُمْ عَلَى حَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلَاَ؟<sup>(٣)</sup> حيث يبقى القليل غير المفضّل ولا المفضَّل عليه، ولو وقفنا أمام صورة الإنسان: الجسمية – فضلاً عن

- (۱) مقتطفات عن كتاب «مع الله في السماء» للدكتور أحمد زكي وكتاب «العلم يدعو للإيمان» ترجمة محمود صالح الفلكي .
  - (٢) سورة التين، الآية: ٤.
  - (٣) سورة الإسراء، الآية: ٧٠.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

صورته الروحية – وقفة دقيقة، بل وأمام كل عضو من أعضائه أو خليَّة من خليَّاته لقضينا عجباً على عجب، حيث يرجع إلينا البصر خاسئاً وهو حسير! نضرب لذلك مثلاً العين مقيسة على الذبذبات الضوئية في جوه، وأذنه مقيسة على الذبذبات الصوتية، وكل حاسة له أو جارحة مصممة وفق الوسط المهيأ لحياته، لولا الموافقات بين هذه الذبذبات أو تلك وبين قُدُرات العيون والسمع لاختلَّ مصلحة السمع والإبصار ولم يكن للإنسان على وجه الأرض قرار!.

ورابعة ﴿وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّتِبَتَّ﴾ ما تستطيبه النفس السليمة مأكلاً وملبساً ومسكناً ومنكحاً ومنظراً أماذا من رزق مادي، وفوق ذلك كله الطيبات الروحية والنفسية، طيبات فوق طيبات!

﴿ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّڪُمٌ ﴾لا ســـواه ﴿فَتَـبَارَكَ ٱللَّهُ رَمَبُ ٱلْمَـٰلَمِينَ﴾ دون سواه الذي ليس رب نفسه فضلاً عن العالمين! .



﴿ٱلَمَرِ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِنَ مَايَتِ ٱللَّهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ ٢ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِالْكِتَكِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ. رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِذِ ٱلأَظَنَلُ فِيَ أَعْنَقِهِمْ وَٱلسَّلَسِلُ يُسْحَبُونُ ٢ يُسْجَرُونَ ٢ أُنَّى ثُمَّ فِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُدْ تُشْرِكُونُ ٢ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَّا بَل لَمْ نَكُن نَّدْعُوا مِن قَبْلُ شَبْئًا كَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ ٱلْكَنفِرِينَ ٢ اللَّهُ يَعَا كُنتُم تَفْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَمْرَجُونَ () أَدْخُلُوا أَبُوَبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَنْوَى ٱلْمُتَكَبِّنِيَ ٢ نَعِلَهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ٢ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَّمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِبَ بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ فَإِذَا جَمَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِيَ بِٱلْحَقّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ۞ ٱللهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَنْعَكَمَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٢ ٢ وَلَكُمْ فِيهَمَا مَنَخِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُوبِحُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تَحْمَلُونَ () وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ. فَأَتَّ حَايَنتِ أَلَمَهِ تُنكِرُونَ ٥ أَفَلَمَ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوَا أَحْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا بَكْسِبُونَ ٢ بِٱلْبَيِّنَكَتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ وَحَاقَتَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِۦ

يَتَتَمَّهُزِءُونَ ٢ فَلَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَا قَالُوًا ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحْدَمُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ١ هُ فَلَمَ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَّا سُنَّتَ ٱللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتَ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَفِرُونَ ١

أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِنَ مَايَتِ ٱللَّهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ ()

استفهام تقرير للرسول ﷺ أم أيٍّ من الذين آمنوا على الأبدال، ثم تنكير لمن يجادلون في آيات الله، وآيات الله من أدل الآيات على الله دون إبقاء لأيَّة ريبة إلَّا يقيناً لا شك فيه، فكيف يجادلون فيها و﴿أَنَّ يُعْمَرُقُونَ﴾ حيث يصرفهم الشيطان وتصرفهم أهواؤهم، وما هو إلَّا كبر به ينصرفون ﴿إِنَّ اَلَذِينَ يُجُلِلُونَ فِي ءَايكتِ ٱللَهِ بِغَيْرِ سُلُطَنِ أَتَنَهُمٌ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا حَبِرٌ مَا هُم بِبَلِغِيرًهُ <sup>(1)</sup> - ﴿فِإَتَى حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللَهِ وَءَايَنِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(٢)</sup>؟!.

فالصرف من الحق إلى الباطل قد يكون قصوراً من المصروفين ببُلهِ أو جنون، أم تقصيراً يضرب إلى قصور، كأن يصوَّر لهم الحق باطلاً والباطل حقاً وهم غافلون، وثالثة عن بالغ التقصير كمن يجادل في آيات الله دون أيِّ سلطان إلَّا لتصديقه فـ ﴿أَنَّ يُصَرَفُونَ﴾.

﴿ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِٱلْكِتَٰبِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ. رُسُلَنَا مُسَوْفَ يَعْلَمُونَ ٢٠

وعلَّ الكتاب هنا جنس الكتاب السماوي وكما تلمح إليه ﴿رُسُلَنَاً﴾ دون «رسولنا» أم هو القرآن لأنه – في الحق – هو الكتب كلها كما أن رسوله الرسل كلهم، ثم التكذيب بكتاب ورسول واحدٍ تكذيب للكتب والرسل كلهم، حيث المصدر واحد.

- (١) سورة غافر، الآية: ٥٦.
- (٢) سورة الجاثية، الآية: ٦.

هم أولاء الحماقى وإن كانوا هنا لا يعلمون عن تعنُّت وتقصير، ولكنهم فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾ هناك علم اليقين وعين اليقين:

إذِ ٱلأَظَائَلُ فِى أَعْنَنْقِهِمْ وَٱلسَّلَسِلُ يُسْحَبُونُ شَي فِى ٱلْحَمِيمِ ثُمَّ فِى ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ شَيْج:

و﴿ ٱلْأَظَلَالُ﴾ هناك هي هي الأغلال هنا حيث ظهرت بسيرتها في الأخرى، فأغلال العبودية للطواغيت، وأغلال الشهوات والحَيْوَنات والإِنِّيات، هي هي التي تظهر بحقائقها يوم يقوم الأشهاد، وكل يحمل نُمَلَّه معه كما يحمل عداءَه وغِلَّه فـ ﴿ ٱلأَخِلَاءُ يَوْمَهِذٍ بَعَضُهُمَ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَا الْمُنَقِينَ﴾<sup>(١)</sup> كما ويحملون سلاسلهم المسلسلة بينهم وبين أحِمَّتهم ونيران شهواتهم.

ولأن السَّجر هو تهييج النار وإضرامها، فإسجارهم إذاً في النار قد يعني أنهم حطب النار ووَقودها، فهم أولاء بعد ما يُسحبون في الحميم جراً على الأرض إليه، يُضرمون في النار حيث يزيدونها تهيُّجاً واضطراماً، فيزدادون هم أنفسهم بأنفسهم تشنُّجاً واضطراباً :

أُمَّ قِبِلَ لَهُمْ أَتِنَ مَا كُنتُمْ تُشْرِكُونَ إِنَّ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُوا ضَـ لُوا عَنَّا بَل لَمَر نَكُن نَدْعُوا مِن قَبْلُ شَيْئًا كَذَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ ٱلْكَفِرِينَ إِنَّى :

﴿ضَـلُواْ عَنَّا﴾ هنا في صفة الألوهية إذ تبين لنا أنهم ليسوا بآلهة، أم ضلت ذواتهم رغم أنه الظهور تأثيراً إلى مدى دناءتها ﴿بَل لَمَر نَكُن نَّدَّعُواْ مِن قَبَلُ شَيْئًا﴾ إذ لم يكن هناك واقع للدعوة كما للمدعوين، وهذا ضلال لأهل الضلال فوق ضلال لمكان التلبُّك والتلكُّع الجارف حين الإجابة عن سؤال.

(١) سورة الزخرف، الآية: ٦٧.

ذَلِكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ ﷺ: الفرَح بالحق حقَّ لا سؤال عليه، ولكنه بغير الحق فرحة باطلة وضحكة على الحق، كمن يضحكون على المذنبين ويفرحون بدمارهم وأضرارهم، ثم المرح هو شدة الفرح والتوسع فيه.

﴿ ٱدْخُلُوٓا أَبَوَبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَٱ فَبِنْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِرِينَ ٢

أبواب جهنم هي مداخلها السبع لأصحابها، وليس ﴿خَلِدِينَ فِيهَٱ﴾ تعنيها حيث لا خلود في المدخل وإنما هي جهنم يخلد الداخل فيها مهاناً ﴿فَبِلْسَ مَثْوَى ٱلْمُنَكَبِّرِينَ﴾.

أَضْبِرَ إِنَّ وَعَـدَ ٱللَهِ حَقٌّ فَكَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَيَتَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ()

عليك واجب التصبُّر لحق الوعد عليهم، فسواء أريناك ﴿بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِلَتُهُمَ هما دمت فيهم يوم الدنيا ﴿آَوَ نَتَوَقَيَّنَكَ ﴾ إن العذاب لا محالة واقع، فحتى لو لم نعذبهم في الدنيا ﴿فَإِلَيْنَا يُرَجَعُونَ ﴾ فليس أمرهم إلَّا إلينا، فما دمت حققت واجبك الرسالي فقف عنده، فأما النتائج فليست لك ولا عليك وحتى شفاء صدرك أن تشهد فيهم بعض الوعيد، فلا تعلق قلبك بشيء إلَّا بلاغ الرسالة، ثم الأمر كله لله، ولله الأمر من قبل ومن بعد وما أنت إلَّا رسول!

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَّمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْنِكَ بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا جَكَآءَ أَمْرُ اللَّهِ قُضِيَ بِلَخْتِي وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ٢

إن مَن قُصَّ عليه من الرسل قليل<sup>(١)</sup> من كثير منهم، ولكنهم على قلتهم عَدَداً يحلِّقون على من سواهم عُدَداً، فإنهم عظماء الرسل بين من دارت

حيث المذكور منهم في القرآن (٢٦) رسولاً بين الألوف المشار إليهم في أحاديثنا .

عليهم الرحى أو من ينحو نحوهم، وعلى أية حال فالسنة الرسالية هي ما تصرح به الآية أن الآيات الرسالية عذاباً ورحمة إنما هي بإذن الله ومهما كانت آية الرحمة لإثبات الرسالة تأتي زمن الرسول، فآية العذاب قد تأتي بعد الرسول، فلا تك في ضيق من تأخير آية، ﴿فَلَا نَذْهَبَ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ صَرَبَتٍ \$<sup>(1)</sup> فإذا جاء أمر الله في آية ﴿قُضِيَ بِلَفَيَّ على ناكريه ﴿وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْتُبْطِلُونَ﴾.

الله الذي جَعَكَ لَكُمُ الأَنْعَكَمَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٢ وَلَكُمْ فِيهَا مَنْتَغِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُوبِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ٢٠٠٠ فِيهَا مَنْتَغِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُوبِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ٢٠٠٠ فِيهَا مَنْتَغِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُوبِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ٢٠٠٠ فِيهَا مَنْتُهُمُ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ٢٠٠٠ فَي عَلَيْهُمَا مَنْتُهُمُ مَنْتُونُ مُ عَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ٢٠٠٠ وَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمَا مَنْتُونُ عَلَيْهِمُ مُوسَعُهُمُ وَعَلَيْهُمَا وَعَلَى الْفُلْكِ عُمْمَلُونَ ٢٠٠٠٠ عَلُي عَلَيْهُمُ مُنْ عَلَيْهُمَا مَنْتُونُ مُ عَلَيْهِ مُعْتَعْهُمُ وَعَلَيْهُمَا وَعَلَيْهُمُ مُوسَعُهُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمَا مَنْتُهُمُ مُوسَعُهُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَلَكُمُ مُ عُلَيْهُمُ وَلَقُلُكُ عُمْمَا وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ مُعُلُونَ عَلَيْهُمُ وَلَقُلُهُ مُوسَعَمُ وَلُمُ عَلَيْهُمُ وَلَقُولُ عَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَلِتَعْمُ وَلِتَعْهُمُ وَلَكُمُ فَي مُعُلُونُ مُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَلِتَهُمُ وَلَيْتُهُمُ وَعَلَيْهُ مُعُلُونُ مُ مُعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ وَعَلَيْهُمُ مُولُولُهُ مُعُلُولُ مُ مُولُعُنُهُمُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُمُ مُولُكُمُ مُولُولُ مُ عَلَيْهُ مُولُ مُولُعُلُي مُولُولُ مُ مُولُولُ مُ عُلُي مُنْ وَعُلُي مُ مُعُلُولُكُولُ مُولُكُمُ مُولُولُ مُنْهُ مُولُولُكُهُ مُولُولُكُمُ مُولُولُكُ مُولُولُكُمُ مُولُعُلُهُ مُولُولُ عُلُولُ مُولُكُمُ مُ وَعَلَيْهُ وَعَلُيْهُ مُولُولُكُ مُولُولُ ولُولُ ولَيْعُ مُولُعُلُكُ مُ ولَعُلُكُ ولُكُولُكُ مُ مُولُكُمُ مُولُ مُولُكُ مُ وعُلُكُ ولُولُكُمُ ولُهُ مُولُكُهُ مُ مُولُ وَعُلُولُ مُولُولُ مُولُكُمُ مُولُولُهُ مُولُولُكُهُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُكُ مُولُولُ مُ مُولُولُ مُولُ مُولُ مُ مُولُولُ مُولُ مُولُولُ ولُعُلُولُ مُولُولُ مُولُ مُولُ مُولُكُ مُولُ مُعُمُ مُ مُولُولُ مُ مُولُكُولُ مُولُ مُ مُولُ م

وها هي آيات من الله لصالح المجموعة في الحقول المعيشية المادية، ليست تأتي إلَّا بإذن الله، فبأحرى الآيات الرسالية أن ترتبط – فقط – بإذن الله دون سواه.

﴿وَيُرِيكُمْ ءَايَنَتِهِ. فَأَتَى ءَايَنَتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ ٥

فالعالمون يعيشون آيات الله في كل حِلِّ وتِرحال وعلى أية حال، دون أن يملكوا منها آية فيأتوا – هم – بآية، فإنما هي من الله وبإذن اللّه ﴿فَأَىَّ عَايَنتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ﴾؟

<لَفَلَمَ يَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوًا أَحْتَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَ قُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٢

ذلك سير الأرض في الطول التأريخي والعرض الجغرافي، حصولاً على عاقبة الماضين، ما تبقَّى من آثارهم في أماكنهم أو تهدَّم، وما جاء في الأثر الصحيح عنهم مهما تأخر أو تقدم، فذلك سيرٌ يبشر المؤمنين وينذر الكافرين، عبرة من الغابر هي تذكرة للحاضر. فتراهم «كانوا أشد منهم قُوَّة وآثاراً فِي الأرضِ» في الحياة الظاهرة الحاضرة، ﴿فَمَاَ أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوْا يَكْسِبُونَ﴾ فأنتم بِأحرى، وعذاب الله عليكم – إذاً – أشجى.

﴿ فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم قِنَ ٱلْعِلْمِ وَحَافَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِـ يَسَتَهْزِءُونَ (٢٠٠) :

اعتزوا بعلومهم التي كلها حلوم وظنوا أنها العلم لا سواه، وحياتهم هي الحياة لا سواها.

فَوَجُوَا به ومرحوا واستهزؤوا بعلوم الرسالات، واعتبروها تأخراً عن الحياة، فالحياة التقدمية هي العلم بالدنيا وطاقاتها وحالاتها والعمل لها ليس إلًا، فإنها هي التي تَصلح للحياة حيث تُصلحها، دون العلوم الروحية التي لا تأتي إلًا بأسر الإنسان وحصره عن حريته في الحياة، ولكنما العلم دون إيمان فتنة أياً كان وحتى العلوم الروحية، فإنه يوحي بغرور، ويبعث إلى شرور، حيث يستخفه علمه وينسى جهله، فلا يطامن من كبريائه وعليائه، إلًا إذا تبنَّاه الإيمان، أم هو تبنَّى الإيمان، وما العلم الظاهر إلا وسيلة لظاهر الحياة، ولا العلم الروحي إلَّا وسيلة لحقها الباطن، فلولا الإيمان لم يلي في العلم إلَّا خسران في مَن تَوَلَى عَن ذِكْرِنَا وَلَرَ يُرِدً إِلَا الْحَيَوَةِ التَّنيَا شَيْوَرَة غَنِلُوَ مَبَنَنْهُمُ مِن آلُولَيَرُ <sup>(۱)</sup> فيقلَمُونَ ظَلِهِرًا مِن أَلَيَوَةِ التُنيَا وَهُمْ عَن أَلْأَخْرَة هُرً غَنِلُوَ مَبَنَنْهُمُ مِن آلُولَيَرُ <sup>(۱)</sup>

> ولكنهم ﴿وَحَاقَتَ بِهِمَ﴾ وأحاط ﴿مَمَا كَانُواْ بِهِـ يَسْتَهْزِءُونَ﴾. كانوا يستهزئون بمواعيد الله عليهم فحاقت بهم:

- (١) سورة النجم، الآيتان: ٢٩، ٣٠.
  - (٢) سورة الروم، الآية: ٧.

﴿فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوْا ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَحْدَمُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِء مُشْرِكِينَ ﴿﴾:

وترى إيمانهم عند رؤية البأس ينفعهم وما هو بإيمان؟

﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَّأْ سُنَّتَ اللَهِ الَّتِي قَدْ خَلَتَ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَنفِرُونَ ٢٠٠٠:

سنة سنية دائبة ﴿فِي عِبَادِمِيْهُ أَلَّا تُقبل التوبة عند البأس وحضور العذاب لأنها لا تحن إلى واقع، وليست إلَّا خوفة من عذاب واقع!

اللهم إلَّا إذا كان إيماناً بصدق وحق، دون مماراة ومجاراة نَظِرةَ زوال العذاب ثم العودة، فقد يكون الأخذ بالبأساء عذاباً لا مرد له إذ لا يضَّرَّعون مهما قالوا آمنا : ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلَنَآ إِلَىٰ أُمَدٍ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِآلبَأْسَلَو وَٱلضَّرَّةِ لَقَلْمُ مهما قالوا آمنا : ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلَنَآ إِلَىٰ أُمَدٍ مِّن قَبْلِكَ فَآخَذَنَهُم وِآلبَأْسَلَو وَالضَّرَّةِ لَقَلْمُ مهما قالوا آمنا : ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلَنَآ إِلَىٰ أُمَدٍ مِّن قَبْلِكَ فَآخَذَنَهُم وَآبَالَهُ وَأَلضَرَّهُ لَقَلْمُ بَعَنَرَعُونَ فَلَ فَلَوْلاً إِذَ جَآءَهُم بَأَسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَيَطُنُ مَا حَاثُوا يَعْمَلُونَ فَقَطِعَ أَبُوبَ حَلْ مَوَحَدٍ حَتَى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذَنَتُهُم بَعْتَةً فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ فَقَطِعَ دَائِرُ ٱلقَوْمِ الَذِينَ ظَلَمُوا وَالْمَمَدُ بِنُو رَبِ ٱلْعَلَيْنَ فَى الْ

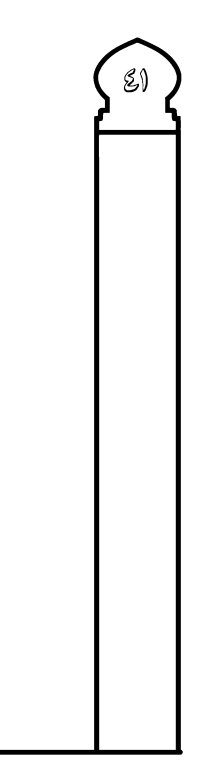
هذا – فإذا تضرعوا عند البأس وآمنوا صدقاً نفعهم إيمانهم كما في قوم يـــونـــس: ﴿فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةُ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَآ إِيمَنْهَآ إِلَا قَوْمَ يُونُسَ لَـمَّآ ءَامَنُوْا كَشَفْنَا عَنَّهُمَ عَذَابَ ٱلْخِرْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَمَتَّغَنَّهُمْ إِلَى حِيْنِ<sup>ِهِ(٢)</sup>.

ف «آمنوا» هو حق الإيمان فليقبل، و﴿قَالُواْ ءَامَنَّا﴾ ليس إلَّا قولة الإيمان خوفةً عن البأس فلا يقبل.

- (١) سورة الأنعام، الآيات: ٤٢-٤٥.
  - (٢) سورة يونس، الآية: ٩٨.

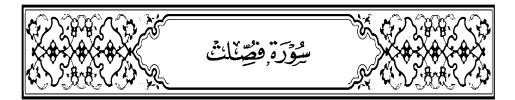


۸١



سُورَة وضَّنات





## مكية وآياتها أربع وخمسون

بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيعِ

﴿حمَّر ٥ تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ٢ كَنَبُ فُصِّلَتْ ءَايَنتُهُ قُرْءَانًا عَرَبِيَّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٢ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَصْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ (أ) وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِّمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَبْنِكَ حِجَابٌ فَأَعْمَلْ إِنَّنَا عَطِلُونَ ٢ إِلَىَّ أَنَّمَا ۖ إِلَيْهُكُمْ إِلَيْهُ وَحِدٌ فَأَسْتَقِيمُوٓا إِلَيَّهِ وَٱسْتَغْفِرُوْهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ أَذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَغِرُونَ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴿ ﴾ قُلْ أَبِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَحْعَلُونَ لَهُۥ أَندَادًأَ ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَنَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَاءَ لِلسَّآبِلِينَ ( اللَّهُ أُمَّ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ أَفْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهُأُ قَالَنَا أَنْيْنَا طَآبِعِينَ ١ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَأَ وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَبِيحَ وَحِفْظًأَ ذَلِكَ تَقْدِيُرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ٢

حم فصلت: السجدة هي ثانية الحواميم السبع المكية، وهنا ﴿ تَنزِيلُ قِنَ التَّحْنِ التَّحِيرِ ﴾ وفي المؤمن الغافر قبلها وهي أولاها: ﴿ تَنزِيلُ الْكِنَكِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾<sup>(١)</sup> وفي الشورى ثالثة الحواميم ﴿ كَنَزِكَ يُوحِ إِلَيْكَ وَإِلَى اَلَّذِينَ مِن مَلِكَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْمَكِيمُ ﴾<sup>(٢)</sup> وفي رابعتها الـزخرف ﴿ وَالْكِتَكِ الَّهِينِ ﴾ إِنَّ جَمَلَنَهُ قُرَءَنَا عَرَبِيًا لَعَلَصُمُ تَعْقِلُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> وفي حامستها الـدخان ﴿ وَالْكِتَكِ اللَّهِينِ جَمَلَنَهُ قُرَءَنَا عَرَبِيًا لَعَلَصُمُ تَعْقِلُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> وفي خامستها الـدخان ﴿ وَالْكِتَكِ الْشِينِ ﴾ إِنَّ الْشِينِ ﴾ إِنَّ انْزَلْنَهُ فِي لَـلَةٍ تُبَنَرَكَةً إِنَّا كُنَا مُنذِينَ ﴾ الجائية ﴿ تَنزِيلُ الْكِنَكِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَكِيمِ ﴾<sup>(٥)</sup> وفي سادستها الجائية ﴿ تَنزِيلُ الْكِنَكِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِينِ الْعَانِ الْعَانِ أَنَّ الْعَنْهِ الْمَالِينَ الْ

فثلاث منها تشرك في ﴿ أَلْمَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ قد يشركها في أن آيها تحمل عزة من الله وحكمة أم ولسائر القرآن ككلٍّ، وواحدة ﴿ أَلْعَزِيرِ أَلْعَلِيمِ ﴾ فهكذا الأمر، واثنتان ليس فيها صفة من هذه أو تلك أمّاذا، وهذه السجدة تنفرد في ﴿ الْأَثْنِي ٱلْتِصَـيرُ ﴾ قد تلمحان أن آيها تحمل الوصفين وكما في سائر القرآن، فهذه مواصفات خمس في هذه الخمس، تصوغ سورها والقرآن كله بعزة الله وعلمه وحكمته ورحمتيه رحمانية ورحيمية، وفي ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَلَنَا الذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنِظُونَ ﴾ (\*) نجد جمعية الصفات التي تمتُّ بصلة للكمال القمة في هذا الذكر من العزيز العليم الحكيم الرحمن الرحيم! خمسٌ في المحور وسائرها تحور حولها.

وهذه من العزائم الأربع «اقرأ باسم. . : النجم – آلم تنزيل: السجدة و«حم: السجدة»<sup>(٨)</sup> حيث تجب السجدة عند استماع أو سماع آية السجدة فيها.

سورة غافر، الآية: ٢.
 سورة الشورى، الآية: ٣.
 سورة الذخرف، الآيتان: ٢، ٣.
 سورة الذخان، الآيتان: ٣، ٤.
 سورة الخائية، الآية: ٢.
 سورة الحجر، الآية: ٩.
 سورة العلين ٤: ٣٥ ح ٣ فى كتاب الخصال عن أبى عبد الله عليمي ٢٠.

وفي هامة حم روايات عدة تقول كلمة واحدة إن رسول الله ﷺ قرأ آياً من أولها إلى ﴿أَنَدَرَثُكُرُ صَعِقَةَ﴾ أماذا؟ فأعجبت وحيّرت نفراً من الناكرين لرسالته المستهزئين به، المتهددين له، فآمن قوم وكفر آخرون<sup>(۱)</sup>.

ولقد فُصلت في فصلت شطرات من الرحمتين ابتداءً بالرحيمية الخاصة ﴿ كِنَنَبُّ فُصِّلَتَ . . . لَهُمَّ أَجَرُ غَيَّرُ مَمَنُونِ﴾ ومـن ثـم الـرحـمـانـيـة ﴿قُلْ أَبِنَكُمَ لَتَكَفُرُونَ . . . ﴾ وبعدها خليطة من هذه وتلك، دمجاً برباط كامل شامل لكتابي التدوين التشريع والتكوين، وأن كاتبهما واحد هو ﴿ الْكَنْنِي الْتِيَهَـــنِيْ ﴾!

حَمَّر () تَنزِيلُ مِنَ الرَّحْنِنِ الرَّحِيمِ () كِنَبُّ فُصِّلَتَ ءَايَنَتُمُ فُرَءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ () :

 من ذلك ما في الدر المنثور ٥: ٣٥٩ – أخرج البيهقي في الدلائل وابن عساكر عن جابر بن عبد الله قال قال أبو جهل والملأ من قريش قد انتشر علينا أمر محمد ﷺ فلو التمستم رجلاً عالماً بالسحر والكهانة والشعر فقال عتبة علمت من ذلك علماً وما يخفى على إن كان كذلك فأتاه فلما أتاه قال له: يا محمد أنت خير أم هاشم أنت خير أم عبد المطلب؟ فلم يجبه قال: فيم تشتم آلهتنا وتضلل آباءنا فإن كنت إنما بك الرياسة عقدنا ألويتنا لك فكنت رأسنا ما بقيت، وإن كان بك الباءة زوجناك عشر نسوة تختار من أي بنات قريش وإن كان بك المال جمعنا لك من أموالنا ما تستغني به أنت وعقبك من بعدك ورسول الله ﷺ ساكت لا يتكلم فلما فرغ قال رسول الله ﷺ : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿حَرَّ ٢ مَنْزِيلٌ مِّنَ الرَّحَيَنِ ٱلرَّحِيمِ ٢ كِنَنْكُ فُصِّلَتْ ءَايَنْتُمُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا﴾ [فصلت: ١-٣] فقرأ حتى بلغ ﴿فَإِنَّ أَعَرَضُوا فَقُلْ أَنذرتُكُمْ صَنِعَةً مِّشْلَ مَنْعِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ ٧٠ [لُمُحَلَّت: ١٣] فأمسك عتبة على فيه وناشده الرحم أن يكف عنه ولم يخرج إلى أهله واحتبس عنهم فقال أبو جهل: يا معشر قريش ما نرى عتبة إلا قد صبا إلى محمد وأعجبه طعامه وما ذاك إلا من حاجة أصابته انتقلوا بنا إليه فأتوه فقال أبو جهل: والله يا عتبة ما حسبنا إلا أنك صبوت إلى محمد وأعجبك أمره فإن كانت بك حاجة جمعنا لك من أموالنا ما يغنيك عن محمد فغضب وأقسم بالله لا يكلم محمداً أبداً وقال : لقد علمتم أني أكثر قريش مالاً ولكني أتيته فقص عليهم القصة فأجابني بشيء والله ما هو بسحر ولا شعر ولا كهانة قرأ بِسْم اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيم ﴿حدَ﴾ حتى بلغ ﴿أَنذَرْتُكُمْ صَيَقَةً﴾ فأمسكت بفيه وناشدته الرحم فكيفٌ وقد علمتم أن محمداً إذا قال شيئاً لم يكذب فخفت أن ينزل بكم العذاب، وفيه أن ممن سمعها سعد بن معاذ فرجع وقد هداه الله.

هنالك إنزال للكتاب في إحكام: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدْرِ<sup>(١)</sup> وهنا تنزيل للكتاب في تفصيل تجمعهما ﴿كِنَبُ أُحْكِمَتَ ءَايَنُهُمْ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾<sup>(٢)</sup>.

في مرحلة الإنزال الإحكام لم يكن قرآناً يقرأ، ولا عربياً يَعُرَب ﴿لِقَوَمِ يَعَلَمُونَ ﴾ إذ كان نازلاً في محطة الوحي : القلب المحمدي، ولما يبرز في تفصيل، فلما فصّل في هذه الآيات المفصلات أصبح قرآناً عربياً : لائحاً ﴿لِقَوْمِ يَعَلَمُونَ ﴾ وبطبيعة الحال غير عربي لا يلوح في حقائقه «لقوم يجهلون» ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآَءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَا خَسَارًا ﴾ <sup>(٣)</sup> إنه في نفسه بيان للناس، وعربي لا تعقيد فيه ولا خفاء يعتريه، فإنه داعية العالمين في نفسه بيان للناس، وعربي لا تعقيد فيه ولا خفاء يعتريه، فإنه داعية العالمين أسبح تهدي الناس بالقرآن، والجاهلة المتجاهلة لا تزيدهم إلا خساراً .

هنالك لتنزيل الرحمن الرحيم تفاصيل عدة تلو بعض، تفصيل أوّل عن إحكامه هذا حتى برز آيات مفصلات ﴿قُرَّهُنَا﴾ وتفصيل ثان ﴿عَرَبِيَّا﴾ واضحاً حيث ينطق بعضه ببعض ويفسر بعضه بعضاً، في ترتيب التنزيل لبعد واحد-: الآيات المتشابهة ببعض، تفسر بعضها بعضاً، وفي ترتيب التأليف لبعد ثان، ولايات التي تحتف بها من قبل ومن بعد، فإنها تساعد في تفصيل معانيها وتكميل مغازيها، فهما إذاً تفصيلان بعد الأول، ومن ثم تفصيلها بالسنة حيث يفسرها الرسول والأئمة من آل الرسول صلوات الله عليهم أجمعين.

فهذه تفاصيل أربعة للناس، بعد إحكامه الخاص في قلب الرسول، وكما يسبقه إحكام في علم الله قبل إنزاله على الرسول ﴿وَإِنَّهُ فِيَ أَثِرِ ٱلْكِتَـٰبِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيمُ ﴾<sup>(0)</sup> احكامان اثنان ثم تفاصيل أربعة.

- سورة القدر، الآية: ١.
   سورة البقرة، الآية: ١٨٥.
- (۲) سورة هود، الآية: ۱.
   (۵) سورة الشورى، الآية: ٤.
  - (٣) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

أترى ﴿ لِفَوَمِ يَعْلَمُونَ ﴾ بماذا تتعلق؟ علّه بكلّ من «تنزيل - فصلت -عربياً » فرغم أن الكل مبدئياً كافة لسائر المكلفين، ولكنما التعرف إلى معارفه وتصديقها وتطبيقها ليس إلّا ﴿ لِفَوَمِ يَعْلَمُونَ ﴾ على درجاتهم، فالذي يتجاهل حق القرآن وحقيقته ليس هو له عربياً لائحاً فلم يفصّل له، ولم ينزَّل، إنما ﴿ لِبُنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكَرٌ لِلْعَلَمِينَ ﴾ لِمَن شَآة مِنكُمُ أَن يَسْتَغِيمَ ﴾

والذي يؤمن به ولكنه لا يتخطى مداخل تفهمه ومخارجه وهو يهوى تفسيره بغير هدى أو أثارة من علم، ليس له عربياً ولا فصلت له آياته، وقد يصبح القرآن لهؤلاء وهؤلاء ضلالاً ولا يزيد إلّا خساراً وملالاً.

والذي يعرف مفاتح تفسيره ولكنه لا يطبِّقه ليس له عربياً كما يحق، حيث العمل بالقرآن مما يساعد على تفهمه، فلكل من مراتب العلم حظ من درجات القرآن، وللجاهل المتجاهل المتعنت دركات.

ثم وفي ﴿لِقَوَمِ يَعْلَمُونَ﴾ استجاشة لكافة القدرات العلمية واستنهاض للعلماء أن يكرسوا طاقاتهم للحصول على الأكثر فالأكثر من معاني آي الذكر الحكيم، مستنبطين متشابهه بمحكمه، ومجملة بمُبيَّنه، فحاصلين على العبارة ثم الإشارة ثم الطائف ومن ثم الحقائق، دونما نظرة بيان في هذه السبيل سوى بيانه، فإنه النور المبين وما بال النور يستنير بنور سواه أم بنور سواه، اللهم إلّا استيضاحاً من السنة القاطعة متطرقة طريق الدلالة صريحة وظاهرة.

فلا تعني عربية القرآن إلّا جزالة بيانه ووضوح تبيانه وبرهانه، وإن كانت تزيد في عربيته تفهماً عربيته لغوياً .

- (١) سورة يس، الآية: ٧٠.
- (٢) سورة التكوير، الآيتان: ٢٧، ٢٨.

جَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَحْتَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ () :

﴿ تَنزِيلُ مِن الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ﴿ . . . بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ «كتاب» : ﴿بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ ﴿ فُصِّلَتَ ءَايَنْتُم قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ : ﴿بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ للعالمين : من يعلمون ومن لا يعلمون ﴿ فَأَعْرَضَ أَحْتَرُهُم ﴾ وهم الذين لا يعلمون ﴿ فَهُم ﴾ بإعراضهم عن هذا الذكر العظيم جاهلين أو متجاهلين ﴿لَا يَسْبَعُونَ ﴾ ﴿صُمْ بَتُمُ عُتَى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿لَا يَسْبَعُونَ ﴾ بآذانهم مخافة الانتباه، لحد ﴿ خَتَمَ اللَهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِم ﴾ <sup>(1)</sup> فَإذا سمعوه بآذانهم مخافة الانتباه، لحد ﴿ خَتَمَ اللَهُ فإنه قولُ محطَّتُه الأنفس : ﴿ وَقُل لَهُمَ فِتَ آنَفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا ﴾ <sup>(1)</sup>.

<لَوَقَالُوا قُلُوبُنَا فِى أَكَنِنَةٍ بِمَّا نَدْعُوْنَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِحَابٌ فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَمِلُونَ ۞﴾:

أعذار ثلاثة زعم أنها تعذرهم عن سماعه ﴿فَهُمَّ لَا يَسَمَعُونَ﴾ إمعاناً في العناد وتيئيساً للرسول ليذرهم كما هم فيذروه كما هو:

﴿قُلُوبُنَا فِى أَكَلَنَهُمَ وَيَّنَا نَدَّعُونَآ إِلَيَّهِ﴾ – ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفًا بَل لَمَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٤)</sup>. ترى وهم صادقون في أكنة قلوبهم؟ أجل! ولكنها امتناع باختيارهم إذ كفروا وأصروا واستكبروا ﴿وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبَيْمَ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَنِي مَاذَانِهِمْ وَقُرَاً﴾<sup>(٥)</sup>.

﴿وَفِيَ ءَاذَانِنَا وَقَرُّ﴾ ثقل عن الاستماع والسماع، وإذا اعترض أسماعهم فلا يصل إلى قلوبهم لأنها في أكنتها .

﴿وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَهُ نحن لا نفهمك وأنت لا تفهمنا لاختلاف

- سورة البقرة، الآية: ١٨.
   سورة البقرة، الآية: ٨٨.
- (٢) سورة البقرة، الآية: ٧.
   (٥) سورة الأنعام، الآية: ٢٥.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ٦٣.

المبادئ فيما بيننا وبينك، وسدّ المداخل إلى قلوبنا، والأكنة جمع كنان وهو الستر والغطاء كعنان وأعِنَّة وسنان وأسنَّة، وقولتهم هذه خارجة مخرج الدلالة على استثقالهم ما يسمعونه أو يستمعون من قوارع القرآن، وبوارع البيان، فكأنهم من قوة الزهادة فيه وشدة الكراهية له، قد وقرت أسماعهم عن سمعه وأُكنَّت قلوبهم دون علمه، وقد أكنها الله وأوقرها جزاء الاكتنان والتوقر.

إن الأسماع هي مداخل القلوب تعي ما سمعت وتسمع ما وعت، فإذا كانت القلوب في أكنَّة، لا تدخلها الذكرى وإن كانت الآذان تسمع ولكن ﴿وَفِي َاذَانِنَا وَقَرُّكَ إِذاً – فقلوبنا بعدُ في بعدي الكِنان، ثم ﴿وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جَحَابُكَ يعم كنان القلوب ووقر الآذان إلى عمى الأبصار وتعطل الحواس أمّاذا من مداخل الأعضاء إلى القلوب، وقد تعني «من» أن الحجاب مبتدأ منا ومبتدأً منك، فهو إذاً حجابان ذاتيان، لا حجاب واحد في هذا البين، منفصلاً عنا، فاصلاً بيننا، فالمسافة المفاصلة بيننا وبينك مستوعبة بحجاب، دون إبقاء على جزء هو خِلوٌ من حجاب.

إذاً ففي ثالوث المفاصلات بيننا وبينك لا تفيدك الدعوة ولا إيانا ﴿فَاَعْمَلَ﴾ كما تشاء ما تشاء تجاهنا في شأنك ﴿إِنَّا عَمِلُونَ﴾ تجاهك ما نشاء كما نشاء وفي شؤوننا، أذانٌ منا إليك لحرب شعواء عشواء، وبلاء لأواء ﴿فَاَعْمَلَ إِنَّا عَمِلُونَ﴾!

﴿فَأَعْمَلَ﴾ في حجابك عنا ﴿إِنَّا عَطِلُونَ﴾ في حجابنا عنك، فكلَّ يعمل على شاكلته، ثم ﴿فَأَعْمَلَ﴾ في إبطال أمرنا ﴿إِنَّا عَطِلُونَ﴾ في إبطال أمرك، ﴿فَأَعْمَلَ﴾ كما تستطيع في دعوتك سلباً وإيجاباً ﴿إِنَّا عَطِلُونَ﴾ كما نستطيع، فقد وقعت المفاصلة التامة ثم لا يرجى تأثير أية دعوة.

أتراهم صادقين فلا يمكنهم الاهتداء بما كفروا وختم الله؟ لقد صدق

البعض وهم الذين ﴿سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْنَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ كَا خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ . . . ﴾<sup>(١)</sup> وكذب الآخرون، فنجى الكاذبون<sup>(٢)</sup> وهلك الصادقون! .

وهذا نموذج مما كان يواجه الرسول على في دعوته على طول الخط، ولكنه ليس ليكفَّ عن الدعوة أو ييأس من تيئيسهم، وليس ليجيب عن قولتهم الهباء الخواء إلَّا بياناً لكيانه بالوحي:

فَقُلْ إِنَّمَاً أَنَّا بَشَرٌ قِنْلَكُمْ يُوَحَىٓ إِلَىٰٓ أَنَمَآ إِلَىٰهُكُمْ إِلَهُ وَحِدٌ فَاسْتَقِيمُوَا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوثُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ٢

آية لا ثانية لها في سائر القرآن إلا التي في الكهف إلّا في ذيلها ﴿فَن

- (۱) سورة البقرة، الآيتان: ۲، ۷.
- ۲) الدر المنثور ٥: ٣٦ أخرج أبو سهل السري بن سهل الجنديسابوري في حديثه من طريق عبد القدوس عن نافع بن الأزرق عن ابن عمر عن عمر بن الخطاب في قوله: ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِيَ أَكِنَّوْ. . . ﴾ قال: أقبلت قريش إلى النبي عليه فقال لهم: ما يمنعكم من الإسلام فتسودوا العرب؟ فقالوا : يا محمد ما نفقه ما تقول ولا نسمعه وإن على قلوبنا لغلفاً وأخذ أبو جهل ثوباً فمد فيما بينه وبين رسول الله ﷺ فقال: يا محمد! ﴿ قُلُوْبُنَا فِي أَكِنَّتِهِ مِمَّا نَتَعُوْنَا إِلَبُهِ وَفِ ءاذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَبْيَنَا وَبَبْيَكَ جِحَابٌ . . . ﴾ [نصلت: ٥] فقال لهم النبي عَنْهُ : أدعوكم إلى خصلتين أن تشهدوا أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأنى رسول الله فلما سمعوا شهادة أن لا إله إلا الله ولُّوا على أدبارهم نفوراً وقالوا اجعل الآلهة إلهاً واحداً إن هذا لشيء عجاب وقال بعضهم لبعض: امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختلاق أأنزل عليه الذكر من بيننا، وهبط جبرائيل فقال: يا محمد إن الله يقرئك السلام ويقول أليس يزعم هؤلاء أن على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفى آذانهم وقر فليس يسمعون قولك، كيف وإذا ذكرت ربك في القرآن وحده ولوا على أدبارهم نفوراً لو كان كما زعموا لم ينفروا ولكنهم كاذبون يسمعون ولا ينتفعون بذلك كراهية له، فلما كان من الغد أقبل منهم سبعون رجلاً إلى النبي ﷺ فقالوا: يا محمد! اعرض علينا الإسلام فلما عرض عليهم الإسلام أسلموا عن آخرهم فتبسم النبي 🏙 قال : الحمد لله ألستم بالأمس تزعمون أن على قلوبكم غلفاً وقلوبكم في أكنة مما ندعوكم إليه وفي آذانكم وقراً وأصبحتم اليوم مسلمين، فقالوا : يا رسول الله عظيم كذبنا والله بالأمس لو كان كذلك ما اهتدينا أبداً ولكن الله الصادق والعباد الكاذبون عليه وهو الغنى ونحن الفقراء إليه.

سورة فصلت، الآيات: ١ - ١٢

كَانَ يَرْجُواْ لِقَلَة رَبِّهِـ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِلِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾<sup>(١) (٢)</sup>.

إنني لا أحمل من بشريتكم إلّا ظاهر القالب، وأما باطن القلب فإنه فيُوحَى إِلَيَّ﴾ دون قلوبكم المقلوبة الخاوية، غير المهدية بهدى الوحي، فأنا وحي في الفطرة والعقل والصدر والقلب والفؤاد واللب أماذا من جنبات الروح، وأنا أكمِّل بالوحي ما قصرتُم أو قصَّرتم!

وَأَنَا بَنَـَرٌ قِنْلُكُرَ﴾ أماثلكم في القلب ومداخله ومخارجه، ولا أفاصلكم تلك المفاصلة التي تجعل من بيني وبينكم حجاباً، وفي قلوبكم أكنة وفي آذانكم وقراً، فلا أفهمكم ولا تفهمونني، لا أتحملكم ولا تتحملونني!

لا! أنا بشر كما أنتم، أسمع وأبصر وأحس كما أنتم، وأعي بقلبي ذاتياً ومن مداخله كما أنتم، إلّا أن قلبي أوعى من قلوبكم إذ ﴿يُوحَى إِلَىَّ﴾ دونكم، وليست هذه المفاصلة بفاصليَّ عنكم، وإنما هي مواصلة أخرى فيما لا تنالون بكامله، وإن كنتم تنالونه دون كامله ﴿أَنَّمَا إِلَهُكُمُ إِلَهٌ وَبَعَدُّ حجاب بيني وبينكم إلّا منكم، ولا كنان عما أذكّركم إلّا على قلوبكم منكم، ولا وقر لما أسمعكم إلّا في أسماعكم منكم، ثم من الله جزاءً وفاقاً : فَقَلِيلًا مَا يُؤْمِنُونَهُ<sup>(٥)</sup>! ﴿مَا كُنُتُ بِدْعَا مِّنَ الرُّسُلِهُ<sup>(٢)</sup> فأنا بشر كما هم وأنتم، ولا بدعاً فيما ألقه يأتم ألقه أن يَفْقَهُوهُ وَفِي الأَسْمَاعكم منكم أنه ثم من الله جزاءً وفاقاً : ولا بدعاً في أوليهم أكنتُ بِدْعَا مِنَ الرُّسُلِهُ<sup>(٢)</sup> فأنا بشر كما هم وأنتم، ولا بدعاً فيما أدعو فراكم أله وأنكما إلكهُ وَحِمَّ إلكهُ وَحِمَّهُ اللهُ يَكْفُرُهُم الرسل كلهم، وهو قضية الفطرة والعقل وكافة البراهين حسية وعقلية، فلماذا

- (١) سورة الكهف، الآية: ١١٠.
- (٢) راجع تفسير الآية إلى الكهف تجد تفصيلها فيها فلا نعيدها هنا.
  - (٣) سورة الكهف، الآية: ١١٠.
    - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٢٥.
    - (٥) سورة البقرة، الآية: ٨٨.
    - (٦) سورة الأحقاف، الآية: ٩.
  - (٧) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٨.

الحجاب بكنانه ووقره أماذا؟ ﴿فَاسْتَقِيمُوَا إِلَيَّهِ﴾ استقامة على قضية العقل والفطرة، والعدل في القوامة والفضيلة، دونما اعوجاج عنها ولا ارتتاج، ثم الاستقامة ﴿إِلَيُهِ﴾ لا ﴿لَهُ َهُ فليس هو المستفيد من تلك الاستقامة، وإنما هو المفيد المستقيمين إليه، القاصدين سبيله ﴿إِلَيَهِ﴾ لا زماناً ولا مكاناً، وإنما مكانة وإمكانية في بعدي التكامل شرعة وتطبيقاً ﴿وَاسْتَغْفِرُوهُ عما يبعدكم عنه ويضلكم عن سبيله -: ﴿وَوَيَّلُ لِلْمُشْرِكِينَ...﴾.

<<p>الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكَوْةَ وَهُم بِاللَّخِرَةِ هُمْ كَغِرُونَ ٢ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَتْنُونٍ ٢٠٠٠

المشرك بالله – بطبيعة الحال – لا يدين بدين الله فلا يؤتي الزكاة زيادة مالية على أية حال، فإنها مطلق الزيادة ولا سيما قبل نزول آيات الزكاة الخاصة، والآية من أقدم المكيات، ولمّا تفرض هذه الزكاة، ولا يؤتي الزكاة حالياً أن يزكي نفسه كما تقول شريعة الله، فلا له أموال زاكية ولا أحوال زاكية ﴿وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمَ كَفِرُونَ﴾ فهم لمثلث الزمان هم خاسرون، وأما حاله الدنيا فلا يزكيها لا مالاً بتعطفه على عباد الله، ولا حالاً في انعطافه بنفسه تقرباً إلى الله، وأما مستقبله فهو كافر بالآخرة، فهو ناكر للمبدأ والمعاد وبينهما يعيش نكران الشرعة الحاكمة بين المبدأ والمعاد فروَوَيَلُ

إِنَّ ٱلَّذِينَ ، آمَنُواً بالله واليوم الآخر وبشرعة الله حيث تزكى أحوالهم وأموالهم ﴿وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ التي تتجاوب وإيمانهم ﴿لَهُمَ أَجُرُ غَيْرُ مَمْنُونِ » ولا مقطوع عطاء غير مجذوذ، لأنه قضية فضل الله، فليست له نهاية مهما كان الويل للمشركين ممنوناً مقطوعاً حين تخمد النار ومن في النار لأنه قضية عدل الله فله نهاية. أَمَّنُ أَبِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِأَلَذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَتِنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُ
 أَلْعَالَمِينَ () وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِى مِن فَوْقِهَا وَبَنَرَكَ فِيهَا وَقَذَرَ فِيهَا أَقْوَتَهَا فَى أَزْبَعَةِ أَيَّامِ
 أَلْعَالَمِينَ () وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِى مِن فَوْقِهَا وَبَنَرَكَ فِيهَا وَقَذَرَ فِيهَا أَقْوَتَهَا فَى أَزْبَعَةِ أَيَّامِ
 سَوَلَة لِلسَّآبِلِينَ () وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِى مِن فَوْقِهَا وَبَنَرَكَ فِيهَا وَقَذَرَ فِيهَا أَقْوَتَهَا فَى أَزْبَعَةِ أَيَّامِ
 سَوَلَة لِلسَّآبِلِينَ () وَجَعَلَ فِيهَا رَقَامَهُ أَنْهُ وَعَلَى السَّمَاتِ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ أَفْوَتَهَا أَوْ كَرْهَا
 سَوَلَة لِلسَآبِلِينَ اللَّهُ مَا الْعَنْوَى إِلَى السَّمَاتِ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ أَفِيهَا أَوْ كَرْهَا
 سَوَلَة اللَّذِينَ طَآبِعِينَ اللَّهُ فَقَضَى إِلَى السَّمَاتِ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَإِندَانِ وَلَكُرُهُمَا أَوْ كَرُهَا
 سَوَلَة اللَّذَيْنَ طَآبِعِينَ اللَّهُ فَقَضَى إِلَى السَّمَاتِ فِي يَوْمَيْنِ فِي وَالَكُونُ وَالْنَذِينِ الْنَا عَالَيْ وَلَكُومَ أَنْ وَتَعَمَى الْنَهُ اللَّهُ اللَّذَيْنَ عَلَيْ اللَهُ اللَهُ مَنْ وَعَلَى إِنّا اللَّهُ مَن مُولَعًا أَوْ كَرُهُمَا وَيَنْ وَقَابَ إِنْهُ الْعَالَى إِلَى اللَّهُ اللَّيَنَا عَلَيْ الْعَلَى مَنْ اللَّهُ مَنْ فَي فَقَالُ عَنْ اللَهُ اللَهُ الْنَا الْنَيْنَا عَلَى الْعَلَى مُولَى اللَّهُ مَنْ الْنَيْ الْعَالِيهِ الْعَالِيهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ لِي عَنْ إِنْ أَعْنَ الْقُلْعَالِي لَكُنَ اللَّهُ مِنْ اللَهُ مَالَى الْعَالِي اللْعَالَى الْنَالِي الْعَالِي الْنِيلَةِ اللْعَالَى الْعَالِي اللْعَالِي مِنْ الْعَالَى اللْمَانِ اللَهُ مَالَى الْعَالَى الْنَا وَالْعَالِي اللَهُ مَالَهُ الْحَرْهُمُ الْعَالِي الْنَاعَالِي مَا إِنْ وَعَانَا الْعَالِي مَنْ الْعَالِي مَا إِنَا الْعَالِي مَا لَالَالَا الْعَالَى الْعَالِي مَالَا الْعَالِي مَا الْعَالِ الْعَالِي مَالَى الْعَالِي مَنْ الْعَالِ مَا الْعَالِي مَا الْعَالِي مَالَكُرُولُ مَا الْعَالِي مَا مَالَهُ الْعَالَى مَا الْعَالِي مَالَعُنَا الْعَالِي مَعْنَ مَا إِ الْعَنْعَا الْعَامِ مَا الْعَالُونُ مَا الْعَالَا الْعَالَى مَال

آيات أربع من <sup>«</sup>فُصِّلت» هي منقطعة النظير في سائر القرآن بما فصَّلت من أيام الخلق بين السماوات والأرض بعد إذ أجملت في آياتها السبع<sup>(۱)</sup> ولكنها تركت إجمالات بعد تفصيلاتها مما حيّرت ألباب الباحثين عنها فأصبحت معترك الآراء المتضاربة، وقد توضحها هي بنفسها عند التأمل اللائق بها فيها، والآيات التي تناظرها فتناصرها في إيضاح ما أجمل منها ما أجملها، دون أن نمشي في تفسيرها مكبين على وجوهنا، لاجئين في دراسة

(١) السبع هي النالية:
 ١ - ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَذِي حَلَقَ السَّمَوَنِ وَالأَرْضَ فِي سِنَةٍ آيَارِ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى اللَّمْ فِي اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَالأَرْضَ وَاللَّحْرَةُ المَعْلَقُ وَالأَرْضَ وَاللَّحْرَةُ المَعْلَقُ وَالأَرْضَ وَمَا يَعْنَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَةُ وَالأَرْضَ وَمَا يَعْنَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ وَاللَّحْرَةُ مَا سَتَوَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّمْ مَنْ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومَ مُسَخَرَتٍ وَأَمْرَتُهُ الا لَهُ الْمَعْلَقُ وَالأَرْضَ وَمَا يَعْنَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّمَ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّعْرَقُ وَمَا يَعْنَى مَا مَعْنَى اللَّذِي وَمَا يَعْنَى اللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّعْرَقُ وَمَا يَعْنَى اللَّعْنَ وَمَا يَعْنَى اللَّهُ وَمَا يَعْنَى اللَّهُ وَاللَّذِي وَمَا يَعْنَى اللَّعْنَ وَمَا يَعْنَى اللَّعْنَ وَمَا يَعْنَى اللَّعْنَ وَمَا يَعْنَى اللَّعْنَ وَمَا يَعْنَى اللَهُ الْمَالِي الْعَنْ وَاللَّذِي وَمَا يَعْنَى اللَّعْنَ وَمَا يَعْنَى اللَّهُ مِنْ اللَّعْنَ وَمَا يَعْنَى اللَّهُ الْعَمْنَ اللَّهُ مِنْ اللَهُ مِنْ اللَّعْلَى وَاللَّهُ مِنْ اللَّعْنَ وَاللَّذِي وَمَا يَعْنَى اللَّعْنَ وَاللَّذِي عَلَى الْمَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَمْنَ اللَّهُ الْمَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَلَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْحَالَى الْعَلَى الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى عَلَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى مَنْ عَلَى اللَهُ الْتَعَانَ الْعَانَ الْحَدُنَ الْعَالَى الْحَالَى الْحَدَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْحَدَى الْحَالَ الْحَدَى الْحَالَ مَنْ الْعَالَى الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَى الْحَالَى الْحَالَ مَنْ الْحَدَى الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْحَدَى الْحَالَ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى

ما لا يتحمله من توجيهات، أو هو ساكت عنها، وإنما نستنبط من نصوصه وظواهره مشياً على صراط مستقيم، حيث القرآن هو الإمام الذي لا بديل عنه. ولا دليل أوضح وأتقن منه، فهو – فقط – المحور وسائر الأنظار حائرة حوله، نصدق منها ما صادقه نصه دون تمحُّل، ونرجِّح ما يصادق ظاهراً منه ثابتاً متظاهراً بتفسير منه، ونضرب عرض الحائط ما يخالفه نصاً أو ظاهراً جلياً أم لا يوافقه!

هنالك تساؤلات حول أيام الخلق ماهية؟ وما هما اليومان تارة لخلق الأرض، وأخرى لتسبيع السماء، وما هي الأربعة بينهما ولماذا هيه والجمع ثمانية؟ أو قد يزيد عليها يوم لأقل تقدير نصيباً مفروضاً لخلق الدخان. فأين الثمانية أو التسعة أما هيه؟ وأين الستة الثابتة بآياتها السبع؟ ﴿وَلَوَ كَانَ مِنَ عِندِ عَبِّرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْلِلَفًا صَحَبْيِكَ﴾<sup>(1)</sup>؟.

ثم ومن ﴿نُمَّ أَسْتَوَى إِلَى التَّمَاتِي نتلمح كصراحة أن خلق الأرض كان قبل السماوات بمرحلة، فهو قبل خلق الأنجم في السماء الدنيا بمرحلتين، فهي - إذاً - قبل الشمس المخلوقة مع الأنجم، وقد تنازع ذلك السبق آيات النازعات: ﴿مَانَتُمْ أَشَدُ غَلَقًا أَمِ ٱلنَّمَاةُ بَنَهَا ۞ رَفَعَ سَتَكَهَا هُسَوَّنِهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيَلَهَا وَأَخْرَجُ ضُمَنَهَا ۞ وَٱلأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَنَهَا ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَنَهَا ۞ وَأَغْطَشَ

وعلى ضوئها النظريات العلمية القائلة إن الأرض هي من مواليد الشمس المنفصلة عنها، المستضيئة منها! ومن ثم فماذا تعني ﴿ثُمَّ أَسَّنَوَى إِلَى التَّمَاَةِ وَهِىَ دُخَانٌ﴾ من الاستواء ومن الدخان؟ وما هي المقاولة بين رب العالمين والأرض ودخان السماء؟ وما هو إتيانهما طوعاً أو كرهاً وقولهما : ﴿أَنَيْنَا

- (١) سورة النساء، الآية: ٨٢.
- (٢) سورة النازعات، الآيات: ٢٧-٣٣.

## ما هو اليوم؟

اليوم في مطلق ما يعنيه هو واحد الزمان حقيقياً أو نسبياً، فالواحد الحقيقي هو واحد الحركة في المادة الأولية ولا يعلمها إلّا الله أو من علّمها إياه كـ ﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِ شَأْنِ﴾<sup>(1)</sup>.

والنسبي – فيما نعرف – يعم اليوم الإلكتروني وهو مقطع من الزمان للدور الإلكتروني حول شمسها البروتوني، وسنته ١/٠٠٠، ثانية أرضيه.. ثم اليوم الأرضي نهاراً أم بليله كما في آيات قد لا تعدو عشرين<sup>(٢)</sup> بين الآي التي تحمل اليوم وهي تذرف أربعمائة وتسعة وأربعين.

ثم أيام عمر الإنسان طفولة وكهولة وشيخوخة، إلى أيام السلطة لآل فلان وفلان، إلى يومي الدهر فـ «الدهر لك يومان يوم لك ويوم عليك فإذا كان لك فلا تبطر وإذا كان عليك فاصبر فبكلاهما ستختبر» وإلى أيام عمر الكون منذ البداية حتى الآن، وإلى يوم القيامة، وإلى أيام السنة الأربع وهي فصولها التي يتقدر فيها الأرزاق كلها، وإلى الأيام النجومية، ثم الأيام الكونية التي خلقت فيها السماوات والأرض، وقد تعد يوماً واحداً بحساب المجموعة: ﴿إِنَّ عِذَهَ الشُّهُورِ عِندَ أللَهِ أَنَّنَا عَشَرَ شَهَرًا فِي كَتَبَ اللَهِ يَوَمَ المجموعة: ﴿إِنَّ عِذَهَ الشُهُورِ عِندَ اللَهِ الذار على الأيام المنة يوماً واحداً بحساب المجموعة التي والأرض، والأي منذ اعتاب من الأيام النجومية، ثم الأيام المجموعة والذار على السماوات والأرض، وقد تعد يوماً واحداً بحساب المجموعة التيكوني والأرض. في الشاء المام النه النه والأيام النه يوماً واحداً بحساب مُلَقَ السَّكُونَةِ وَالأَرْضَ . . . كُ<sup>(٣)</sup>

- (١) سورة الرحمن، الآية: ٢٩.
- (٢) وهي الآيات ٢: ٣٠٣ و٣: ٤١ وأضرابهما.
  - (٣) سورة التوبة، الآية: ٣٦.

هُوَ فِي شَأْنِهِ وانتهاء إلى يوم الكون كله منذ خلق حتى النهاية، وبينهما متوسطات من هذه وسواها<sup>(۱)</sup>.

إن الأيام المذكورة في آيات التقسيم ليست هي الوليدة عن دوران الأرض بعد خلقها ودحرها، إذ تسبق الأرض والسماء، بل هي على الترتيب بين أيام الخلق، وتكملة الخلق، والأيام الفصول، وهي مختلفة الزمان وأحياناً بمليارات الأضعاف بنسبة بعضها لبعض.

فليست هي الأيام النجومية العالمية وواحدها، ٤٣٢٠٠ ، سنة<sup>(٢)</sup> حيث القرآن يخاطب المكلفين أجمعين دون النجوميين حتى يحصر صلاحاته الكونية فيما يصطلحون، ولا الأيام التدبيرية الألف أو المعارجية الخمسين ألفاً، فإنها خاصة بمواردها في آياتها، وإنما هي أدوار الخلق والتكملة أماذا مما يحوم حوم خلق السماوات والأرض. حسب المراحل المختلفة المتدرجة من خلق الكون وتكامله.

هنالك يومان وأربعة ويومان في آياتها الأربع من «فصلت» هذه، وليس ليعني من الكل أيام أصل الخلقة التي هي ستة، مع العلم أنها لا تخرج عن نطاق الخلقة! .

أترى أن ﴿أَرْبِعَةِ أَيَّامِ﴾ تعني تتمة الأربعة<sup>(٣)</sup> فهي مع اليومين الآخرين

- راجع ج ۲۹ : من الفرقان ستجد تفاصيل لليوم على ضوء آية المعارج.
- (٢) في تفسير الجواهر للشيخ الطنطاوي ٤: ١٦٥ : اعلم أن لفظة (يوم) قد وردت في علوم البابليين والآشوريين التي عثر عليها العلماء في المكتبة الملكية بقصر (آشور بانيبال) ففي هذه الخزانة وجدوا أنهم قسموا منطقة البروج إلى اثني عشر قسماً وهي البروج وقسموا الدائرة وحدوا أنهم قسموا منطقة البروج إلى اثني عشر قسماً وهي البروج وقسموا الدائرة ورجد ورجة وهكذا الدقيقة والثانية . والأسبوع سبعة أيام ويقولون إن تقهقر الاعتدالين في ورمان درجة وهكذا الدقيقة والثانية . والأسبوع سبعة أيام ويقولون إن تقهقر الاعتدالين في ورمان (٢٠ درجة وهكذا الدقيقة والثانية . والأسبوع سبعة أيام ويقولون إن تقهقر الاعتدالين في ورمان (٢٠ درجة وهكذا الدقيقة والثانية . والأسبوع سبعة أيام ويقولون إن تقهقر الاعتدالين في ومان (٢٠ درجة وهكذا الدقيقة والثانية . والأسبوع سبعة أيام ويقولون إن تقهقر الاعتدالين في ورمان (٢٠ درجة وهكذا الدقيقة والثانية . والأسبوع سبعة أيام ويقولون إن تقهقر الاعتدالين في ورمان (٢٠ ٤٣٤) سنة ويسمون هذه المدة يوماً من الأيام العالمية وجعلوا السنة الشمسية التي ومان (٢٠ ٤٣٣٤) سنة ويسمون هذه المدة يوماً من الأيام العالمية وجعلوا السنة الشمسية التي ومان (٢٠ ٤٣٣٤) سنة ويعموم ثانية واحدة من السنة العالمية ثم يقسمون اليوم العالمي إلى اثنتي قدرها ما العالمية ثم يقسمون اليوم العالمي إلى اثنتي ومدرها ٣٦٥ يوماً وربع يوم ثانية واحدة من السنة العالمية ثم يقسمون اليوم العالمي إلى اثنتي عشرة ساعة، فتدبر تجد أن اليوم جاوزت عشرات الألوف من السنين وهو اليوم العالمي .
  (٣) ومما يؤيده من الروايات ما في الدر المنثور ٥: ٣٦٠ أخرج ابن جرير والنحاس في =

ستة، كما يقال: سرت من البصرة إلى الكوفة في يومين وإلى كربلاء في أربعة أيام، والآيات السبع أن الخلق في ستة أصلح قرينة لهكذا توجيه؟ ولكنه خلاف الفصيح والأدب الصحيح أن يتمحّل في مثل هذه المعاريض الهامة بين معترك الآراء، ولزامها البيان الصريح ﴿خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ... وَجَعَلَ فِهَا... فِي يَوْمَيْنِ﴾ أمّاذا، والمثال إن صح في نفسه ليس إلّا في استمرارية فعل واحد كالسفر وأمثاله، وهنا أفعال عِدّة مفصولة بعضها عن بعض كما فصل ﴿خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ﴾، عن ﴿وَجَعَلَ فِيهَا ... فِي آرْبَعَةِ أَيَّامِهُ؟. !

ثم اليومان بعد الأربعة المختصان بتسبيع السماء لا يفسحان مجالاً لأصل الدخان السماء، واللائح من ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِـتَّةِ آيَّامِ ﴾<sup>(1)</sup> في آياتها، ومن ﴿ فَقَضَنْهُنَّ سَبَّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ هنا بعد دخانها –: أن الستة تنقسم – لأقل تقدير – إلى ثلاثة هي خلق الأرض ودخان السماء وتسبيع الدخان.

فجعل الأربعة تتمتها بعد اليومين – على مشاكله العدة – لا يغني عن

 المناقضة بين الستة والزائدة، فإن يوم الدخان يجعلها سبعة! أم يزيد يوماً لتزيين السماء الدنيا بمصابيح فرجعت ثمانية!

أم أن الأربعة لا تمتّ بصلة لأيام الخلقة، إذاً فهي الفصول الأربعة لدور السنة حيث تقدر فيها أقواتها كل سنة<sup>(١)</sup>؟ وفي ذلك التوجيه العضال إهمال أمرين من الثلاثة المتقدمة على الأربعة : ﴿وَجَعَلَ فِيهَا رَوَّسِيَ مِن فَوَقِهَا وَبَنَرَكَ فِيهَا﴾ بإشغال الثالث فقط – : ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقَوَنَهَا﴾ أنها متعَلَّق الظرف ﴿فِ أَتَبَعَةِ أَيَامِ دونهما، فلا هما ضمن «يومين» كما الثالث إذ ليسا من أصل الخلق ولم يذكرا قبل يومين، ولا ضمن الأربعة إذا اختصت بالثالثة، ولماذا ذلك الاختصاص؟ وذكر أيام بعد أفعال متتالية يقتضي الشمول بطبيعة الحال!

ثم اللفظ الصحيح الصريح لهذا الاختصاص ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقَوْنَهَا فِي آَزَبَعَةِ آيَامِ﴾﴿وَجَعَلَ فِيهَا. . . ﴾ ﴿وَبَكَرُكَ﴾ بُعداً عن أي النباس، وكما نراه في تسبيع السماء : ﴿فَقَضَنْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآةٍ أَمَرَهَأَ وَزَيَّنَا السَمَآة الدُّنْيَا بِمَصَبِيحَ وَحِفَظًاً . . . ﴾ حيث خرج الوحي والتزيين عن يومي تسبيع السماء! .

أم إن الأربعة هي الأدوار التكاملية الأرضية بعد خلقها، ذكرت هنا لأفعال ثلاثة، وأجملت في تكملة السماء عن فعليها، فلا هما ضمن اليومين لتسبيع السماء، ولا ذكر لهما يوم؟

إن ذلك لحق تنطق به الآية نفسها، ففيها خلق للأرض، وفيها دون ذلك

(١) نور الثقلين ٤ : ٥٣٨ تفسير علي بن إبراهيم أخبرنا أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمد عن ابن محبوب عن أبي جميلة عن أبان بن تغلب قال قال لي أبو عبد الله علي الله ال الن – إلى أن قال - : في أَرَبَعَةِ أَيَارِ الْمُسْلَتَ : ١٠] يعني في أربعة أوقات وهي التي يخرج الله تَتَكَلَّ فيما أقوات العالم من البهائم والطير وحشرات الأرض وما في البر والبحر في الخلق من الثمار والنبات والشجر، وما يكون فيه معاش الحيوان كله وهو الربيع والصيف والخريف والشتاء . . . أقول : إنها رواية يتيمة في تفسير الأربعة بالفصول الأربعة، فقد تطرح أو تؤول بأنها ضمن المعني من الأربعة . مما في الأرض، والكل قبل تسبيع السماء: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِى ٱلأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَوَنِيٍّ وَهُوَ بِكُلِّ شَىْءٍ عَلِيمٌ ﴾<sup>(۱)</sup> والأيام الستة في آياتها السبع تخص أصل الخلق دون ما فيه!.

وقد تعم ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِى أَرْبَعَةِ أَيَّامِ﴾ الفصول الأربعة دلالة ضمنية تتحملها الآية وتؤيدها الرواية، فـ ﴿فِ أَرْبَعَةِ أَيَّامِ﴾ تتعلق أصالة بالثلاثة تكملة للأرض، وبالأخيرة، الفصول الأربعة بعد التكملة.

إذاً فالمذكورة من الأيام الستة لخلقهما ليست هنا إلّا الأربعة، واليومان الآخران علهما لخلق الدخان، أم يقتسمان بينه وبين خلق الأنجم في السماء الدنيا، أمّاذا من محتملات علّنا نستعرضها.

فالنتيجة الحاسمة المجتثة لجذور المحتملات الدخيلات أن خلق الأرض كان قبل تسبيع السماء، فهو - إذاً - قبل الشمس بمرحلتين إذ خلقت مع سائر الأنجم في السماء الدنيا بعد تسبيعها.

ترى هذه هي الأرض خلقت في أصلها قبل الشمس دون انفصال عنها، فما ترى في تكملتها الثلاث في أربعة أيام، هل هي كما الأرض مدبرة لها بعد يوميها وقبل يومي السماء؟ وآيات النازعات تؤخر ماءها ومرعاها عن بناء السماء!

هنا محكمات في تقديم ما في الأرض كما الأرض، وأخر متشابهات ترجع إلى هذه المحكمات: – فآية البقرة تجمعهما في تقدّمهما على السبع السماوات: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰٓ إِلَى ٱلسَّمَاَهِ فَسَوَّنِهُنَّ سَبْعَ سَمَنَوَنَيٍْ...﴾<sup>(٢)</sup>.

- (۱) سورة البقرة، الآية: ۲۹.
- (٢) نور الثقلين ٢ : ٢٩٢ ح ١٢ تفسير العياشي عن جابر عن أبي جعفر الباقر ع الم أمير المؤمنين : إن الله جل ذكره وتقدست أسماؤه خلق الأرض قبل السماء ثم استوى على العرش لتدبير الأمور .

وآية فُصِّلت فَصَّلت ما في الأرض ﴿وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِى مِن فَوْقِهَا وَبَكُوكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَنَتَهَا فِى أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَلَة لِلسَّآبِلِينَ ﴾ ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَآءِ... فَقَضَنْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِى يَوْمَيْنِ...﴾.

وآيات النازعات هنا متشابهات في جهات محكمات في أخرى، فإنها تصرح أن دحو الأرض فإخراج مائها ومرعاها وإرساء جبالها، هي كلها بعد بناء السماء، دونما تصريحة ولا إشارة أن خلق الأرض بعد بناء السماء، ثم تبقى الأفعال الثلاثة الأخرى المتشابهات بين فصلت والنازعات<sup>(۱)</sup>.

فهل إنها كما الأرض قبل تسبيع السماء، أم هي – فقط – بعده وخلقها نفسها قبله.

وهنا تشابه في بناء السماء هل هو تسبيعها؟ فالثلاثة إذاً بعده، أم بناءً لها من دخانها قبل سبعها؟ وهمَّمَّ أسَّتَوَى إلَى النَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ ... فَقَضَنْهُنَ سَبِّعَ سَنَوَاتٍ فَقد لا تفسح مجالاً لبناء ثان، فإن القضاء سبعاً مبدؤه – فقط – الدخان، لا شيء ثان! أم أنه بناء الدخان أولاً ثم بناء ثان هو، ﴿فَسَوَّنْهُنَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فَ<sup>(٢)</sup>؟ والدخان ليس فيه ماءً ينزل على الأرض، مع العلم أن مياه الأرض كلها من السماء!

أم أن الثلاثة في النازعات متأخرة عن ثلاثة فصلت، تأخر البارز عن الكامن، فقد ﴿وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِىَ مِن فَوْقِهَا﴾ قبل بناء السماء ﴿وَالِجَالَ أَرْسَنَهَا﴾<sup>(٣)</sup> بعدها، ثم ﴿وَبَنَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقَوْنَتَهَا﴾ بننزول تراكيب الـماء من دخان السماء ولمّا تصبح بالفعل بركات وأقوات، إذ كانت مخبيَّات، ثم ﴿أَخْرَجَ مِنَهَا

- (١) في فصلت ﴿رَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِنَ...﴾ [فصلت: ١٠] وفي النازعات ﴿أَخْرَجَ مِنْهَا مَآتَهَا﴾ [النّازعات: ٣١] مهما اختلف الترتيب بين الثلاثة هنا وهناك.
  - (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٩.
  - (٣) سورة النازعات، الآية: ٣٢.

مَاتَهَا وَمَرْعَلَهَا<sup>﴾(١)</sup> بعد بطونها وكمونها، إذاً فالثلاثة هي قبل بناء السماء دخاناً أم سبع سماوات، كامنة في الأرض، وهي بعد ذلك ظاهرة، وكما ﴿وَالأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَلَهَاَ<sup>\$(٢)</sup> وهي الحركة المعتدلة التي هيأتها لفعلية الحياة، وقد كانت شموساً في حراكات غير معتدلة.

ولأن ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقَرَتَهَا﴾ قد تعني – فيما عنت – أقوات الفصول الأربعة، لذلك فمن هذه الثلاث ما هو متأخر عن تسبيع السماء، كما منها المتقدم عليه، ونحتمل أخيراً – بناء على وحدة الثلاثة في فصلت والنازعات ظهوراً وكموناً – أن للسماء بناءين اثنين بعد دخانها، بناء أوّل أنتج ﴿رَفَعَ سَمَكَهَا فَتَوَنِهَا (٢) وَأَغَطَشَ لَيَلَهَا وَأَخَرَجَ شُمَنَهَا (٣) وهي تعديل لها وتحريك عن حرّ إلى قرَّ لحدّ إنزال الماء، وبناء ثانياً هو تسبيعها، فآيات النازعات تعني البناء الأول إذ لم يذكر ضمن أفعالها الثلاثة تسبيعها؟ وآية فصلت تعني البناءين مع بعض، ودحو الأرض وإخراج مائها ومرعاها وإرساء جبالها كان

إذاً فلا تنازع بين آيات فصلت والنازعات إلا تشابهات ترجع إلى محكمات والله أعلم بما أنزل من محكمات ومتشابهات.

وأمَّا نظرات العلماء في انفصال الأرض عن الشمس، فإنها على كونها فرضيات لم تصل لحد القانون العلمي القاطع، ليست لتعارض صراح الآيات أنها خلقت قبل الشمس بمرحلتين، وقد أثبت العلم أخيراً استحالة الواقعية لهذه الفرضية لاختلاف جرمي الأرض والشمس شاسعاً يحيل تولد إحداهما عن الأخرى<sup>(3)</sup>.

- (1) سورة النازعات، الآية: ٣١.
- (٢) سورة النازعات، الآية: ٣٠.
- (٣) سورة النازعات، الآيتان: ٢٩، ٢٩.
- ٤) الفرضيات حول تشكيل المنظومة الشمسية كالتالية:
   ١ فرضية التصادم لـ : بوفون الفرنسي ١٧٤٩ م.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

هذا – وإلى رجعة تفصيلية بحثاً دقيقاً عن آية التقسيم:

أنه يذكر في كتاب له بين (٤٤) كتاباً ألفها في التاريخ الطبيعي ويقول حول تشكل المنظومة الشمسية : «الأم الكبرى للعائلة الشمسية كانت تحمل أولادها لزمن مجهول، ثم أخذت في ولادتها، وكلُّف كوكب من ذوات الأذناب لإيلادها فضربت بنفسها الشمس في سرعتها الهائلة فتقاطرت منها قطرات، وهذه المواليد الحائرة أصبحت تدور حول أنفسها على أثر هذه الضربة الهائلة فأصبحت عائلة لأمها الشمس. ٢ – الفرضية الحلقوية أو السحابية لـ «كانت» الآلماني ٢٠ – ٣٠ بعد بوفون: أبطل كانت باستدلالات واستبعادات فرضية التصادم ومنها أن كوكبة صغيرة لا تقدر فى صدامها مع الشمس أن تفصل عنها جذوات تصبح كرات، فهذه الفرضية بعيدة في عالم الفرض . . . وسائر الأدلة المذكورة في محالها - ثم يشرح فرضية الحلقوية بأن الشمس كانت في البداية كتلة وسيعة من الغازات المعتدلة الشاغلة للمنظومة الحالية، وكانت تحول حول نفسها بهدوء فانتقلت مقادير من حرارتها على أثر التشعشعات إلى الأجواء المحيطة بها فانتقصت بذلك حرارتها فانقبضت وتراكمت لحد كثير فزادت حركتها الدورانية فخلقت هذه السرعة زيادة في فرارها عن مركزها وعلى أثرها تسطّح قطبها وانقطعت منها حلقات سقطت على الصفحة الاستوائية ثم تكسرت هذه الحلقات وتراكمت وتحولت عن الحلقات الغازية إلى كرات المنظومة الحالية. ۳ – فرضية «لابلاس» الفرنسي ۱۷۹٦ م: لابلاس يأخذ الفرضية الحلقوية بعين الاعتبار (في كتابه عرض الجهاز العالمي) وعرضها مرة ثانية بشرح أوسع ووجه أبدع ولكنه لم يكن لوقت ما يستدل له بأدلة رياضية -: ثم - كلارك ماكس ول - بعد ستين سنة من هذه الفرضية - أخذ يجدد النظرية فيها بدقة ووصل إلى النتيجة التالية: أن تقبل هذه الفرضية يستلزم قبول تناقضات عدة . . . ولحد الآن أصبحت الفرضيتان الحلقوية والتصادم مقبورين تلو بعض، ومن ثم أخذ . جمبرلن – مولتون الأمريكي، وسرجس جنس الإنجليزي يجددون حياة فرضية التصادم مرة أخرى، ولأنها لم تكن مثل الحلقوية تشتمل على تناقضات، وفي هذه الرجعة وهي ترث الفرضية السحابية طرد عنها بعض الاستبعادات التي كانت عليها، فالسيارة ذات الذنب هنا أصبحت ثابتة وجرمها كالشمس لكي تستطيع بصدامها مع الشمس على فصل قطرات منها . ولكنها رغم هذه الرجعة لم تعد قابلة للقبول، حيث الأصل المفروض فيها وفي زميلتها مظنة المشابهة بين عناصر الشمس وسيارات المنظومة، فماذا بعدُّ إذا اختلفت العناصر هنا وهناك اختلافاً شاسعاً. هنا «ويززيكر» الألماني في كتابه (سر الخلقة) يتبنى تشكل المنظومة على مبنى العناصر التي=

كيف خلقت السماوات والأرض؟ ومم خلقتا؟ ومتى خلقتا؟ أسئلة تطرح نفسها وإليكم إجاباتها: المادة الأولية لخلق الكون «ماء»؟!

آية يتيمة وحيدة في القرآن تتكفل بياناً مجملاً لأم الكون أجمع: المادة الأولى التي خلقت منها السماوات والأرض وما بينهما: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَنِوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرَشُهُمْ عَلَى ٱلْمَآهِ لِيَبْلُوَكُمْ أَيَّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾<sup>(1)</sup> وبيانها الفصل راجع إلى موضعه في «الفرقان».

«كان» هنا تضرب إلى أعماق الماضي البعيد لكينونة «الماء» قبل خلق الأرض والسماء، فليس – إذاّ – هو الماء المتولد عنهما وفيهما حيث خلقهما «و» الحال أن ﴿وَكَانَ عَرَشُهُم عَلَى آلْمَآهِ﴾.

تشكل الشمس وسائر المنظومة قائلاً : إن الفيزيا النجومية كشفت عن اختلاف العناصر بين الشمس وسائر المنظومة. ثم اشترومكون، بعد تأمل زائد حول كيفية هذه العناصر حصل على نتيجة : أن ٣٥٪ من جرم الشمس يتشكل من خالص الأوكسيجين، ومن ثم تبين أنه ٥٠٪ وقسم كبير منها هليوم. ثم «شوارتس شيلد» استمر في تكامل هذا المبنى، وعلى أثر التجزئة الدقيقة الطيفية من سطح الشمس أنتج أن الشمس تشتمل – فقط – على ١٪ من العنصر الأرضى و٩٩٪ منها مركب من نيدروجين بكثرة وهليوم بقلة. هذا آخر ما أنتجته التحقيقات حول عناصر الشمس وسائر المنظومة، مما يحيل حسب العادة انفصال الأرض وسائر المنظومة من الشمس. ومن لباب العجاب أن «ويز زيكر» وهو أول كاشف لاختلاف العناصر يرتجع إلى فرضيتي كانت ولابلاس موجهاً ذلك الاستبعاد أن الحلقات المنفصلة عن الشمس علَّها من ١٪ من جرمها المشابه لأجرامها، حيث الشمس كانت مائة أضعاف حجمها الفعلى وعلى أثر الحركة الدورانية انفصلت عنها – فقط – العناصر الـ ١٪ التي تشكل الأرض وسائر المنظومة. هنا نعرف مدى بطلان هذه الفرضيات، وصحة البيان القرآني الناصع، أن لا صلة بين الأرض والشمس إلا في المادة الأم «الماء» وأن الأرض متقدمة على الشمس في أصل تكونها، وإن كانت تستضيء منها حال اعتدالها الحيوي الحالي. سورة هود، الآية: ٧. والعرش فيما يعنيه من معانيه هو السلطة والبناء، وقد كانت سلطته التدبيرية قبل خلق الأرض والسماء على الماء إذ لم يكن دونه كائن، وكان بناؤه سائر الخلق على الماء إذ لم يخلقهما دون مادة سابقة.

وقد وردت في بعد هذا الماضي لكينونة الماء رواية ما أرواها وأروعها عن الإمام أمير المؤمنين علي تضرب إلى مليارات من سنينا والله أعلم<sup>(1)</sup> وعن سائر العترة الطاهرة كلمة واحدة في متظافر الرواية «كان كل شيء ماء وكان عرشه على الماء فأمر الله الماء فاضطرم ناراً ثم أمر النار فخمدت فارتفع من خمودها دخان فخلق السماوات من ذلك الدخان وخلق الأرض من الرماد»<sup>(۲)</sup> مما تتأيد بالقرآن ﴿ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى اَلْتَمَاةٍ وَهِيَ دُخَانٌ . . . ﴾<sup>(۳)</sup>.

«الماء» هو الخلق الأول إذ لا خلق غيره، المادة الأولى إذ لا مادة سواها «ولو كان أوّل ما خلق من خلقه، الشيء من الشيء، إذاّ لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل الله إذاً ومعه شيء ليس هو يتقدمه، ولكنه كان إذ لا شيء وخلق الشيء الذي جميع الأشياء منه وهو الماء الذي خلق الأشياء منه، فجعل نسب

- (١) في تفسير البرهان ٢ : ٢٠٨ عن تفسير العياشي منئل أمير المؤمنين على الماء قبل أن يخلق الأرض والسماء فقال : تحسن أن تحسب؟
   على الماء قبل أن يخلق الأرض والسماء فقال : تحسن أن تحسب؟
   فقال السائل نعم فقال على : لو أن الأرض من المشرق إلى المغرب ومن الأرض إلى المغرب حتى السماء حب خردل ثم كلفت على ضعفك أن تحمله حبة حبة من المشرق إلى المغرب حتى أفنيته لكان ربع عشر جزء من سبعين جزءاً من بقاء عرش ربنا على الماء قبل أن يخلق الأرض إلى أفنيته لكان ربع عشر جزء من سبعين جزءاً من بقاء عرش ربنا على الماء قبل أن يخلق الأرض أفنيته لكان ربع عشر جزء من سبعين جزءاً من بقاء عرش ربنا على الماء قبل أن يخلق الأرض أوالسماء ثم قال : إنما مثلت لك مثالاً .
   أقول : هذا الزمن الهائل هو من زمن بقاء العرش مع الماء، ومع النظر إلى بطء الحركة أقول : هذا الزمن الهائل هو من زمن بقاء العرش مع الماء، ومع النظر إلى بطء الحركة والدماء ثم قال : إنما مثلت لك مثالاً .
   أقول : هذا الزمن الهائل هو من زمن بقاء العرش مع الماء، ومع النظر إلى بطء الحركة والدماء ثم قال : إنما مثلت لك مثالاً .
   أول : هذا الزمن الهائل هو من زمن بقاء العرش مع الماء، ومع النظر إلى بطء الحركة والاد يمن والد حبات الخردل ملاً الأرض والسماوات، والزمن الذي يتطلب نقل كل من المشرق إلى المغرب، يفوق عمر المادة الأولية بليارات والزمن الذي يتطلب نقل كل من المشرق إلى المغرب، يفوق عمر المادة الأولية بليارات البليارات من السنين الضوئية، ويا لعلم الإمام حيث يحيط بهذا الزمن دون أن يلفظ بحدة إذ لا يحده القلم!
  - (٢) رواه الكليني في الكافي بسند عن محمد بن مسلم، قال قال لي أبو جعفر عن (٢)
    - (٣) سورة فصلت، الآية: ١١.

سورة فصلت، الآيات: ١ – ١٢

كلِّ شيءٍ إلى الماء ولم يجعل للماء نسباً يضاف إلى شيء»<sup>(١)</sup>.

إذاً فليس هو – قطعاً – مائناً (H<sub>2</sub>O) منسوباً إلى أبوين، ولا أي عنصر أو جزئي أو ذرة حتى الإيدروجين حيث النسب يشملها كلها فهي – إذاً – المادة الأولى المعبّر عنها هنا بالماء لمناسبات شتى قدمناها في موضعها.

ذلك أن الماء على أثر تفجّره فوق الذرية اقتسمت إلى زبد الأرض ودخان السماء، وهذه أولى الفتقات بعد رتقات للأرضين والسماوات: (أَوَلَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَبَّقَا فَفَنَقْنَهُماً وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاء كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ فِي وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِي أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيها فِجَاجَا سُبُلَا لَعَمَلَهُمْ يَهْتَدُونَ فِي وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقَفًا تَحْفُوطاً وَهُمْ عَنْ ءَايَنْهِما

فقد كان هنالك رتق أوّل إذ كانتا ماءً ﴿فَفَنَقَنَهُمَاً﴾ في تلك التفجرة عن مادتها الأولى، وفتق ثان اقتسام كلٍّ إلى طبقات سبع، وثالث فتق السماء بالأمطار وفتق الأرض بالإنبات، ورابع فتق السماء بالوحي وفتق أراضي القلوب بتقبل الوحي، أماذا من فتق بعد رتق فصلناها في موضعها.

آية الدخان هنا تشير إلى ما خلّفه الفتق الأوّل ﴿ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى التَّمَاَةِ وَهِىَ دُخَانُّ﴾ ثم الثاني ﴿فَقَضَىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِى يَوْمَيْنِ﴾ ورابع ﴿وَأَوْحَىٰ فِى كُلِّ سَمَاَةٍ أَمَرُهَاً﴾ وبينما الثالث يشار إليه في تكملة الأرض: ﴿وَبَنَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقَوَنَهَا﴾ إمطاراً من السماء فإنباتاً من الأرض.

وترى هذه السماوات نرى مادتها المرتوقة «دخان» وفتقها إلى سبعها هنا، فأين المادة الأرضية وأين فتقها إلى سبعها؟ وأين سبعها؟ .

الكليني في روضة الكافي بإسناده عن محمد بن عطية قال جاء رجل إلى أبي جعفر عليه عن الكليني في روضة الكافي بإسناده عن محمد بن عطية قال جاء رجل إلى أبي جعفر عليه من علمائهم – إلى أن قال –: وكان الخالق قبل المخلوق ولو كان.
 (٢) سورة الأنياء، الآيات: ٣٠–٣٢.

إَخَلَقُ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ تشير إلى أصلها مادة كثيفة تناسبها كما السماء
 في دخانها، ثم ومن ﴿ ٱلأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾<sup>(١)</sup> تشير إلى انقسامها إلى سبعها، ومن
 ثـم ﴿فَقَالَ لَمَا وَلِلاَرْضِ اتَبْيَا طَوْعًا أَوْ كَرَهًاً . . . ﴾ ﴿ فَقَضَىنَهُنَ سَبَّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾
 تُـم ﴿ فَقَالَ لَمَا وَلِلاَرْضِ اتَبْيَا طَوْعًا أَوْ كَرَهًاً . . . ﴾ ﴿ فَقَضَىنَهُنَ سَبَّعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾
 تشير إلى موازاة انقسامها إلى سبعها مع تسبيع السماء ﴿ فِي يَوْمَيْنِ ﴾
 متنير إلى موازاة انقسامها إلى سبعها مع تسبيع السماء ﴿ فِي يَوْمَيْنِ ﴾
 متنا للهما لذلك التقسيم الجسيم! فسبع الأرض ومادتها في مراحلها الثلاث فامضة مرموزة دون سبع السماء بمادتها ، ونحن نسكت عما سكت الله عنه،
 ونستلهم ما ألهمه رمزاً كما هنا.

فلولا تسبيع الأرض مع تسبيع السماء في يوميها فلماذا خطاب التكوين لهما «ائتيا . . » ولماذا الجواب تقبّلاً لتكوين ﴿قَالَتَا أَنَيْنَا طَآبِعِينَ﴾؟

ولأن الأرضين السبع هي في السماوات، وعلّ كل واحدة منها في كل واحدة منها، لـذلك ﴿فَقَضَنْهُنَّ سَبَّعَ سَنَوَلتٍ﴾ و«هن» جمعاً باعتبار الأول إلى سبع وسبع، فهنّ إذاً أربع عشر طبقات.

هذان يومان من أصل الخلق يختصان بخلق السماء والأرض طباقاً، وقبلهما يومان لخلق الأرض الأمّ إمّا ذا من أرض: ﴿ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ﴾ وهل للسماء الأم ﴿وَهِىَ دُخَانٌَ ﴾ من نصيب في الباقين من الستة، وهل لـ ﴿وَزَيَّنَا ٱلشَمَآء الدُّنيَا بِمَصَنِبِيحَ ﴾ من نصيب فيهما؟ نعم بطبيعة الحال، فإنهما ضمن خلق السماوات من طباقها وكراتها وقبلهما دخانها، كما الأرض الأم وطباقها، أمور خمسة حصلت في ستة أيام!.

فهل – بعدُ – يبقى نصيب لخلق المادة الأم «الماء»؟ كلّا، لأنه ليس من خلق السماوات والأرض في شيء إذ لم تكن حينها لا سماء ولا أرضاً، ولا يعني خلقهما إلّا الزبد والدخان الحصيلين من التفجرة فوق الذرية في المادة

(١) سورة الطلاق، الآية: ١٢.

الأم، فلخلق الأرض يومان، ولتسبيع الأرض والسماء يومان، ثم الآخران يقتسمان بين دخان السماء وزينة السماء الدنيا .

أم وكما تداخل السبعان في يومي السماوات، كذلك التداخل للأرض والدخان في يومي الأرض، فيبقى أخيران لزينة السماء الدنيا!

ثم اليومان لخلق الأرض قد يتخللهما اليومان لتسبيع السماء والأرض، فتتأخر الأفعال الثلاثة للأرض في أيامها الأربعة عن استقلال هذه الأرض، مهما شملت هذه الثلاث سائر الأرضين السبع!

وعلى أية حال هنا محكمات في ذلك التقسيم العضال، يومان لخلق الأرض، ويومان لتسبيع السماء، ثم لا ندري كيف التقسيم في الآخرين.

ومن ثم تداخل السبعين ليومي تسبيع السماء، ولا ندري هل تداخل الأرض والدخان في يومي الأرض أم لكلِّ نصيبه متفاصلاً؟

ولأن خلق الأرض كما السماء يشمل مرحلتي الوحدة الأم والكثرة السبع، فـ ﴿خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوَمَيَّنِ﴾ قد يعني يوماً لخلق الأرض الأم ويوماً لتسبيعها مع السماء، فتصبح الأربعة – إذاً – ثلاثة، فثلاثة باقية لسائر الخلق!.

هنالك نصوص وظواهر هي بدرجاتها محكمات، وهنا مبهمات مجملات متشابهات، نؤمن بما تشابه منها ونعلن ما أحكم فيها نصاً بنص وظاهراً بظاهر والله أعلم بما قال!

ثم لا بد لنا من تحقيق معمّق أنيق حول ذلك التقسيم في رجعة ثالثة إلى آيات التقسيم:

﴿خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ﴾؟

ترى أنها أرضنا هذه التي نسكنها؟ حيث الأرض في كافة إطلاقاتها في سائر القرآن تعنيها لا سواها. لكنما الأرض كما السماء تعني جنسها الشامل للسبع إلّا لقرينة تخصها، والخطابات القرآنية تعم كافة المكلفين فلا تخص أهل هذه الأرض، ولو أنها هذه لا سواها فكيف اقتسمت مع السماء إلى سبع؟ أوَليس لسائر السبع نصيب من يومي الخلق وأربعة التكملة، وقد شملتها الأيام الستة في خلق السماوات والأرض!.

أم أنها السبع حيث الإطلاق يشملها، وآيات خلق السماوات والأرض تؤيدها؟ إلّا أن «قضاهن» الشامل لقضاء الأرض سبعاً، تعارض سبعها قبل تسبيعها!

أم أنها الأرض الأم خلقت في يومين، ثم في «قضاهن» اقتسمت سبعاً؟ وكيف تقتسم بعد كمالها الثلاثة في أربعة أيام؟ والظاهر من ﴿خَلَقَ ٱلْأَرْضَ﴾ كل خلق جوهري لها فيشمل تسبيعها!

علِّ الثلاثة أوسطها أولاها، أن خلقت سبعاً «في يومين» واستكملت في أربعة، ثم تمكنت في «قضاهن» اقتساماً في السماوات السبع، فالقضاء لدخان السماء تسبيعها، وللأرضين السبع تمكينها عن جمعها إلى مكانات أخرى، ولذلك ترى النص يخص ﴿سَبَّعَ سَمَوَاتِ﴾ بذلك القضاء، وتهمل عن سبع أرضين، مع العلم أنها داخلة في القضاء، والفارق أن قضاء السماء تقسيم لها إلى سبع، وقضاء الأرضين تحويل لها إلى سماواتها.

وقد يساعد هذه الوسطى أدب اللفظ حيث يقدم الأفعال الثلاثة على تسبيع السماء، وواقع المعنى، إذ من البعيد جداً اقتسام الأرض سبعاً بعد تكملتها، وتساعدها الروايات المستعرضة لها<sup>(١)</sup>.

ومنها رواية الكافي عن الصادق (١) وفي يوم الأحد والاثنين خلق الأرضين» تفسير
 البرهان ٢ : ١٧٧ وفيه ٢ : ٢٠٧ عن تفسير العياشي عن عبد الله بن سنان عنه عنه مثله. ومنها
 ما في شرح النهج للخوئي ١ : ٣٩٣ عن النبي عنه (فخلق من زبده الأرضين السبع...) =

وهنا اليومان قد يقتسمان إلى خلق الأرض الأم، واقتسامها إلى سبع ومن ثم الأربعة التكاملية للثلاثة، ولو أنَّ تَقَسُّم الأرض إلى سبع كان في غير يوميها، موازياً لسبع السماء أمَّاذا؟ فالمحتملان التاليان في موردها :

١ – يوم للأرض الأمّ الحصيلة عن تفجرة الأم الاولى: «الماء» ويومّ لتجميدها بعد ذوبانها وقد تؤيده ﴿هُوَ ٱلَّذِي جَعَكَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا. . . ﴾<sup>(1)</sup> حيث ذلت بعد شماس، واعتدلت بعد ارتكاس، فلشماسها يوم وللِلَّها يوم.

٢ – أم أن يوماً لحالتي شماسها وذِلُّها والآخر لدحوها ﴿وَٱلْأَضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنُهَآَ<sup>﴾(٢)</sup> وعلى أثر دحوها وحراكها، تصلّبت رواسيها شيئاً فشيئاً في أعماقها فـ ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاتَهَا وَمَرْعَنْهَا . . . ﴾ ﴿ وَٱلْجِبَالَ أَرْسَنُهَا . . . ﴾ كبداية للأعمال الثلاثة في الأربعة التكاملية. . أماذا؟

ولكنما الأوفق للمحات الآيات وتصريحات الروايات وقضية الترتيب الطبيعي علَّه ما قبلهما، أن الثاني لتسبيع الأرض، ثم الأربعة لتكامل السبع، ومن تمكينها في مكاناتها بين السماوات السبع، ثم إخراج مائها الكامن فيها ومرعاها الباطن لها، وإرساء جبالها في أعماقها بعدما جعلت من فوقها، وخالقها أعلم بما قال.

وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِى مِن فَوْقِهَا . . . فِنَ أَزْبَعَةِ أَيَّامٍ . . . •

ومنها ما في دعاء عرفة عن الإمام الحسين ﷺ : «تسبح لك السماوات السبع والأرضون ومن فيهن» وفي القرآن «الأرض» مكان «الأرضون» مما يدل على أنها معنية من «الأرض» وقد يدل عليه أو يؤيده ما في الدر المنثور ٥: ٢٦١ عن عكرمة أن اليهود قالوا للنبي ﷺ، يوم الأحد قال: «خلق الله فيه الأرض» وجاءت الرواية المتظافرة عنه على وعن عترته على أنها خلقت يوم الأحد والاثنين، كما في نفس المصدر أخرج ابن جرير عن أبي بكر قال جاء اليهود إلى النبي عظيمًا فقالوا : يا محمد أخبرنا ما خلق الله من الخلق في هذه الأيام الستة فقال : خلق الله الأرض يوم الأحد والاثنين. . إذاً فاليوم الثاني لتسبيع الأرض بعد خلقها . سورة الملك، الآية: ١٥.

- (٢) سورة النازعات، الآية: ٣٠.

هنا افعال ثلاثة في أربعة أيام، فكيف التقسيم لثلاثة بين أربعة؟. تعرّفنا من آية الذّلول حالتي الأرض في شماس وذِلٍّ، فقد كانت في أوَّل أمرها شماساً: متحرقة مذابة وفي حراكات مضطربة كما الدابة الشّموس، فحركتها الدورانية من ناحية، ومساس سطحها الخارجي مع الهواء من أخرى ﴿وَجَعَلَ فِيهَا رَوَّسِيَ مِن فَوَقِهَا﴾ كبداية لخلق الجبال ولمّا ترسو الجبال في أعماقها، وإنّما أمواج على سطح الأرض، وكما يسأل الإمام أمير المؤمنين عَلِيَّة مِمَّ خُلِقَت الجبال؟ قال: من الأمواج»<sup>(١)</sup> وعلّه اليوم الأول من الأربعة لبداية خلق الجبال؟

ثم وتِّدها في أعماق الأرض لما أخذت الأرض تجمد من ظاهرها إلى أعماقها ﴿وَالِجِبَالَ أَرْسَلَهَا﴾ تعني التي جعلت فيها من فوقها وأرساها في متنها وعمقها، فللجبال حالة أولى هي نصبها ﴿وَإِلَى اَلِجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ﴾<sup>(٢)</sup>.

وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوَقِهَا .

وحالة أخرى بعدها هي إرساؤها ﴿وَآلِجْبَالَ أَرْسَنَهَا﴾ وتوتيدها ﴿وَٱلْجِبَالَ أَوْتَاذًا﴾<sup>(٣)</sup> أن تميد بكم ﴿وَأَلْقَىٰ فِي ٱلأَرْضِ رَوَّسِي أَن نَبِيدَ بِحَتُمَ﴾<sup>(٤)</sup> «وعدل حركاتها بالراسيات من جلاميدها وذوات الشناخيب الصم من صياخيدها فسكنت على حركتها من أن تميد بأهلها أو أن تسيخ بحملِها» «ووتد بالصخور ميدان أرضه» وهذا من دحوها الذي خلّف إخراج مائها ومرعاها بعدما ﴿وَٱلِجْبَالَ أَرْسَنَهَا﴾!

هذان يومان كما يقول القرآن لنصب الجبال وإرسائها، وقد يصادقه نظرات المعرفة الأرضية أن اليوم الأول لبداية ظهور الجبال والثاني لإرساء الجبال في قطع أديمها والأول ٣٦٠ مليون سنة والثاني ١٣٥ مليون سنة.

- تفسير البرهان: ١٠: ٣٢٧.
   سورة النبأ، الآية: ٧.
- (٢) سورة الغاشية، الآية: ١٩.
   (٤) سورة النحل، الآية: ١٥.

فالملاحظ في الدور الأول ظهور «كالدونين وهرسى نين» وفي الثاني أغلب الجبال الفعلية، والأصل هو المستفاد من القرآن ليومي جعل الجبال وإرسائها.

وَبَكُكُ فِيهَا

مباركة الأرض هي تحصّل المياه فيها وتهيَّنها لتبريك الأرض ببركاتها ويِذلِّها بعد شماسها وقرَّها بعد حرَّها، واعتدال حركاتها بعد اضطرابها، وتقول النظرية معرفة الأرضية: إن هذا الدور لم يعد طائلاً إلّا ٤٤ مليون سنة والأكثرية الساحقة من الماء والكلاً التي نعيشها الآن هي من ذلك الدور، وهي أهم الأدوار الجغرافية العمارية لأرضنا، لها أهميتها بين أدوارها. ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقَوْنَهَا﴾.

علّها أخذ في تنظيم الفصول الأربعة، ولأن الأقوات ليست إلّا لذويها فهو دور ظهور الحياة الحيوانية والإنسانية على وجه الأرض، وتقول النظرية إن هذا اليوم الرابع يقدر بـ •••, ••• سنة التي ظهر فيها الإنسان<sup>(١)</sup>.

﴿ سَوَلَة لِلسَّآبِلِينَ ﴾ .

يعني المحتاجين لأن كل محتاج سائل، وفي العالم من خلق الله من لا يسأل ولا يقدر عليه من الحيوان كثير «فهم سائلون وإن لم يسألوا»<sup>(٢)</sup> فمن سائل يسأل بلسان القال، ومنه من ليس له قال أم لا يسأل بقال فسؤاله – إذاً – بلسان الحال، ومن سائل يسأل قبل كونه سؤال الحاجة الذاتية للاستكمال، فهنالك مثلث السؤال «فهم سائلون» بسائر السؤال «وإن لم يسألوا» بلسان القال!

- (۱) وهذا على فرض صحته لا ينافي عمر هذا النسل المقدر بزهاء عشرة آلاف، فإن قبله أنسال إنسانية كما فصلنا في آية الخلافة في البقرة.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٥٣٨ تفسير القمي عن الإمام الصادق عنه في حديث طويل حول تفسير آية
   التقسيم.

﴿ يَسْتَلْمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰنِ وَٱلأَرْضِّ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ (٢) فَإِلَيْ ءَالَآ، رَبِّكُمَا تَكَذِّبَانِ (٢) (() ﴿ وَمَاتَنَكُم مِن صُحْلِ مَا سَاَلَتْمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تُحْصُبُوهاً . . . ﴾<sup>(٢)</sup> .

وترى البركات والأقوات السواء للسائلين هل هي قدر السؤال وحسَبها؟ إنها قدر الحاجيات والمصلحيات دون إفراط فيها ولا تفريط، فالنبات يأخذ من الماء والهواء ومن القرّ والحرّ قدر الحاجة، والحيوان آخذ منها كما يحتاجه، وعلى الإنسان أن يعدل فيما يأخذ دون أثرةً ولا كبرياء، اقتطاعاً لأكثر مما يحتاجه مهما كان من سعيه، فواويلاه إذا كان من مساعي الآخرين!.

أُمْ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءَ وَهِي دُخَانُ . . . \$ .

ذلك استواؤه الاستيلاء لخلق الدخان سبعاً كما خلق الأرض في يومين ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَسَوَّىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَنُوَنَّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾<sup>(٣)</sup>.

هنا وهناك «استوى إلى» وبعد خلق السماوات الأرض «استوى على» والفارق بينهما أن الأولى استواء لخلقهما، والثانية استواءً لتدبير أمرهما: (إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْشِ يُغْشِى ٱلَيَّلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِينًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَرَتٍ بِأَمْرِقِةً آلَا لَهُ أَلْخَاتُ وَٱلْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَهُ رَبُ ٱلْعَالِمِينَ؟

استوى إلى السماء لخلق لها ثان وهي دخان، حالة ثانية للمادة الأم، فنصيب السماء دخان ثائر، ونصيب الأرض زبدَّ مائِر، وليدان اثنان إثر التفجرة فوق الذرية للوالدة الكبرى «الماء».

سورة الرحمن، الآيتان: ٢٩، ٣٠.
 سورة البقرة، الآية: ٢٩.
 سورة إبراهيم، الآية: ٣٤.
 سورة إبراهيم، الآية: ٣٤.

ترى ما هي «الدخان» ولم يأت ذكرها إلّا هنا وفي «الدخان»: ﴿فَآرَتَفِبْ يَوْمَ تَـأْتِى ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ ثُبِينٍ ۞ يَعْشَى ٱلنَّاسُّ هَـٰذَا عَذَابُ أَلِيمُ ۞ زَبَّنَا ٱكَثِفَ عَنَا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ۞ <sup>(١)</sup>.

ليس الدخان – فقط – الصاعد عن محترق الحطب وأضرابه، بل هو المستصحب للهيب أيًا كان: من لهيب الأحطاب والفحوم الحجرية، إلى لهيب الفلزات المذابة على درجاتها الحرارية المختلفة، وإلى لهيب الغازات الصاعدة عن التفجرات الذرية على درجاتها الحرارية، إلى الإيدروجين وقد شكلت الكرة الشمسية منها في قسم كبير من جرمها، ففي مركزها ٧٠ مليون درجة من الطاقة الحرارية، وإلى ٣٨٠ مليون درجة كالتي في مركز الشعري وهي تبعد عنا ٥٠٠٠ ضعف الشمس، وهنالك درجات الدخان الأم. العلم إليها حتى الآن، والتي وصلها ليست إلا من وليدات الدخان الأم.

وهل هنالك بناءً للسماء بين دخانها وطباقها كما بنيت الأرض أرضاً ما، ثم انقسمت إلى سبعها؟ علّه نعم، فالتسوية سبعاً تتحمل للسماء بناءً أولاً هُو لها وحدها بتحويلها عن دخانها إلى حالة أخرى، فيه ﴿رَفَعَ سَتَكَهَا فَسَوَّنِهَا ۞ وَأَغَطَشَ لَيَلَهَا وَأَخَرَجَ ضُحَنَهَا ۞ (<sup>٢)</sup> وثانياً هو تسبيعها، فخلق الأرض وما فيها هو قبل تسبيع السماء كما تقول آية البقرة وفصّلت، ودحو الأرض وإخراج مائها ومرعاها هو بين بناء السماء وتسبيعها.

فَ ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَاتِ وَهِى دُخَانٌ ﴾ لبنائها سماء وتسويتها سبعاً وكما :
فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَنْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا قَالَنَا أَلَيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ فَقَضَىٰ هُنَ . . . ﴾ .
وتراه قولاً قولياً؟ وليست الأرض والسماء من أهل المقال، ولا خيرة

- (۱) سورة الدخان، الآيتان: ۱۰–۱۲.
- (٢) سورة النازعات، الآيتان: ٢٩، ٢٩.

الأفعال «طوعا» وإذ لا تختار ف «كرها»! فهو – إذا – قوله الفعل تكوينياً كما في سائر تكوينه ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا آرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾<sup>(1)</sup> وتعبيره عن فعله بقوله إشارة إلى نفاذ أمره دونما نظرة للفاعل ولا من القابل، وهي فيهما لكل فاعل غير الله ﴿وَلَهُ أَسَلَمَ مَن فِى ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرَهَا﴾<sup>(1)</sup> ﴿وَلِلَهِ يَسَجُدُ مَن فِى ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرَهَا»<sup>(1)</sup> السجدة وذلك التسليم تعطفان إلى طواعية شاملة للكون أمام أمر التكوين في بداية الخلق ونهايته، فقد «خلق السماوات موطدات بلا عمد قائمات بلا سند، دعاهن فأجبن طائعات مذعنات غير متلكئات ولا مبطيات»<sup>(3)</sup> «ذلل للهابطين بأمره والصاعدين بأعمال خلقه حزونة معراجها وناداها بعد إذ هي دخان فالتحمت عرى أشراجها»<sup>(0)</sup> فقد كان التحامها – وعلّه بناءها سماء قبل سبعها – كان ذلك بدعائها والأرض «ائتيا» ﴿قَالَتَا أَيَّنا طَآبِعِينَ ﴾ فكان في إتيانهما بناءً لهما ثان بعد دخان السماء وزبد الأرض أماذا؟

وفي ﴿طَوَّعًا أَوَ كَرَهًا ﴾ إشارة إلى حتمية إرادته، أن لو كانت لهما خيرة لامتنعتا، فإتيانهما – إذا – واقع كرهاً، ﴿قَالَتَا ﴾ بلسان الكينونة والحال وواقع المحكي المقال: ﴿أَنَيْنَا طَآمٍوِينَ ﴾! فعل العاقل اللبيب والسامع المجيب جرياً على المراد ووقوفاً عند الحدود والأقدار، من غير معاناة طويلة ولا مشقة شديدة، فكانت في ذلك جارية مجرى الطائع المميز إذا انقاد إلى ما أُمر به ووقف عند ما وقف عنده!

﴿فَقَضَىٰهُنَّ﴾ هل السماء فحسب؟ والإتيان بعد الأمر لهما دونها فحسب!

- (۱) سورة يس، الآية: ۸۲.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ٨٣.
  - (٣) سورة الرعد، الآية: ١٥.
- ٤) نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين (٤)
  - (٥) المصدر السابق.

أم لهما؟ وهذه جمعٌ وهما اثنان! . . إنه قضاؤهما سبعاً، سبعاً في سبع، علّ كل أرض استكنت في سماء أماذا؟ وما ألطفه تعبيراً أن الأرض ما كن السماء كسائر الأنجم حيث يحول حولها الفضاء، ليست على قرني الثور أو ظهر الحوت أماذا من أماكن اختلقتها أيدي الجهل والجعل! ﴿فَقَضَنَهُنَّ سَبَّعَ سَنَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ﴾ دورين من الأدوار الستة لخلق السماوات والأرض، وذلك قضاء تكوين ثان للأرض والسماء، أياً كان فإنه «قضاهن» لا «لهن» أو «إليهن» أو «عليهن» أم سائر القضاء التي تحمل سائر معاني القضاء!

أترى أحدها لتسبيع السماء والآخر لتزيين السماء الدنيا بمصابيح كما يروى<sup>(۱)</sup> ولو كان لذلك التزيين نصيب منهما فصحيح التعبير إذاً «فقضاهن. . وزينا. في يومين»! فنصيبه – إذاً – من اليومين الباقيين.

أم إنهما – فقط – لتسبيع السماء كما في رواية أخرى<sup>(٢)</sup> وهو الصحيح الفصيح من آيتهما فتصدّق روايته ويعرض عن الأخرى.

﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَأَ﴾:

وذلك الوحي – أياً كان – يشمل الوحي في كل أرضٍ كما في كل سماء كما ﴿وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَنَزَّلُ ٱلْأَمَّرُ بَيْنَهُنَّ . . . ﴾<sup>(٣)</sup> وهو الأمر الموحى في كلِّ من السماوات السبع والأرضين السبع : ﴿يُدَبِّرُ ٱلأَمَرَ مِنَ ٱلسَّمَآء إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ

- (١) الدر المنثور ٥: ٣٦٠ في رواية ابن عباس الماضية عن النبي ٤ : وخلق يوم الخميس السماء وخلق يوم الجميس والقمر والملائكة...أقول: وقد سبق صدرها أنها تصرح في أَزْمَةَ أَيَّامِ [نصلت: ١٠] تعني في تتمتها وهي أيضاً خلاف ظاهر الآية فالرواية بمجموعها مطروحة لمخالفة الكتاب.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٣٩٥ ح ٧ في روضة الكافي عن الصادق عليه في حديث تقسيم أيام الخلق:
   «وخلق السماوات يوم الأربعاء ويوم الخميس...» وروى مثله القمي عن الرضا عليه .
   (٣) سورة الطلاق، الآية: ١٢.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

يَعْرُجُ إِلَيْهِ. . . ﴾<sup>(١)</sup> و﴿كُلِّ سَمَآٍ أَمْرَهَأَ﴾ تلمح باختصاص كلِّ بوحي خاص، اللَّهم إلَّا وحي الشرعة الشاملة لكل عام وخاص!

أترى أن الأمر الموحى في كل أرض وسماء هو التكويني فقط؟ ولا يناسبه الوحي، وإنما القضاء أماذا من صيغ التكوين! أم هو التشريعي؟ فلماذا ﴿في كُلِّ سَمَاَهِ دون «إلى»! أم إنه يعنيهما، والوحي «في» جامع للوحيين «له » كما للأرض ﴿بَأَنَّ رَبَّكَ أَوَّحَ لَهَا﴾<sup>(٢)</sup> رمز في التكوين بعدما كونت أماذا من خلق يعبِّر عنه بـ «أوحي» ثم الثاني: الوحي «إلي» كما إلى الأنبياء والملائكة أمّن ذا من مؤمن بارع، وإلى حيوان صانع كما ﴿وَأَوْخَى رَبُّكَ إِلَى الْفَلِ»<sup>(٣)</sup>! فلكلِّ سماءٍ ولكلِّ أرض أمرٌ من الأمور: أشياء وأفعالاً، وأمر من الأوامر شرعة ففعالاً<sup>(٤)</sup>، وهما من الأمر المدبّر من السماء إلى

والأمر أياً كان يقابل الخلق ﴿أَلَا لَهُ اَلْخَلْقُ وَٱلْأَشُّ<sup>6) (٥)</sup> فهو التدبير للخلق مادياً : وحياً لخلق، أو معنوياً : وحياً إلى خلق، يجمعهما ﴿وَأَوْحَىٰ فِى كُلِّ سَمَآهِ أَمَرَهَأَ﴾!

﴿وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَبِيحَ وَحِفْظُاً ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ﴾.

والسماء الدنيا هي أدنى السماوات السبع إلينا، فهي الأولى بالنسبة لنا، أم هي الدنيا بالنسبة للأرضين السبع كلها في احتمال أنها كلها في السماء الأولى، وعلّ الأولى أولى كما قد تقتضيها: ﴿فَقَضَنْهُنَّ سَبَّعَ سَمَوَاتِ﴾ و«مصابيح» هنا هي «الكواكب» في الصافات، تشمل كافة الكرات الصابحة،

- سورة السجدة، الآية: ٥.
  - (٢) سورة الزلزلة، الآية: ٥.
- (٣) سورة النحل، الآية: ٦٨.
- جيث الأمر بين هذه المعاني الثلاثة: الشيء الفعل مقابل النهي.
  - هورة الأعراف، الآية: ٥٤.

السابحة في خِضم البحر الملتطم، مرئية بعيون مجردة ومسلحة أماهيه؟ وهي تشمل شمسنا، فهي متأخرة عن أرضنا وعن الأرضين كلها، فليست هي والدة لها، بل هي وليدة غازات في السماء الدنيا كما والأرض حيث، انتهيا إلى الجدة الأولى «الماء»!

وهذه الكرات مصابيح لمن يستصبحها، وحفظاً من كل شيطان مارد، أماذا من حكم أُجمل عنها ﴿ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْمَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ﴾.

قد لا يريبنا شك أن لتزيين السماء الدنيا نصيباً من اليومين الباقيين، كما ولد خان السماء نصيب منهما، فهل هنا نصيب ثالث لـ ﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآَهِ أَمَرُهَأَ ﴾؟ بطبيعة الحال نعم، ولكنه أنى؟ وقد قُضيت الستة، ولكنه لا، حيث الوحي «في» ليس من الخلق، وإنما هو تدبير شرعة وتكويناً للخلق، وهو بعد أصل الخلق، فإنما الشركاء في الأيام الستة، الأرض بتسبيعها والدخان بتسيعها وتزيين السماء الدنيا.

## فذلكة حول أيام الخلق:

أسماء أيام الأسبوع التي تتكرر في أحاديثنا لا تعني أنها بقدرها هي أيام الخلق، بل هي صيغ فرعية عن الأيام العالمية أو الأرضية المختلفة مع بعض بالآفات المضاعفات، خلافاً للخرافات التي أقحمت في التوراة أنها أيامنا هذه بلياليها!.



﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنَذَرْتُكُمْ صَعِقَةً مِّثْلَ صَنِعَقَةِ عَادٍ وَثَعُودَ ٢ جَاءَتْهُمُ ٱلرُّسُلُ مِنْ بَنْيَنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهُ قَالُوا لَو شَاءَ رَبُّنَا لَأَنَزَلَ مَلَتَبِكَةً فَإِنَّا بِمَآ أَرْسِلْتُم بِهِ كَفِرُونَ ﴿ ﴾ فَأَمَّا عَادٌ فأستخبرُوا فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةٌ أَوَلَمُ بَرُوْا أَنَّ ٱلَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةٌ وَكَانُوا بِتَايَنِتِنَا يَجْحَدُونَ ٢ اللَّيُ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ بِيحًا صَرْصَرًا فِي أَبَّامٍ نَّجِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَّيَّأَ وَلَعَذَابُ الْأَخِرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُصَرُونَ ٢ أَنَّا تَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا أَلْعَمَى عَلَى ٱلْحُدَىٰ فَأَخَذَتْهُمْ صَنِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْحُوُنِ بِمَا كَانُوْا يَكْسِبُونَ ٢ وَبَجَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنْقُونَ ٢ وَبَعْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ () حَتَّى إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَدُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ () وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتْمَ عَلَيْنًا قَالُوَا أَنطَعَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِيَ أَنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَلَهُوَ خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَزَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ٢ كُنتُدْ تَسْتَبِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعَكُمْ وَلَآ أَبْصَرْكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَنَنتُد أَنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِبَرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ ٢ بِرَبِكُمْ أَرْدَىكُمْ فَأَصْبَحْتُم مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ٢ لَمُمَّ وَإِن يَسْتَعْتِبُوا فَمَا لَهُم مِّنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ٢ لْهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِبِهُمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ فِي أُمَمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْجِيِّ وَٱلْإِسِنَّ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ٢

ولأن الإنذار ليس إلّا بواقع يستقبل المنذَرين أم في حال، فلتكن لهم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود فأين هي وأنّى؟

لعاد وثمود والمصعقين من قبل ومن بعد، قد تكون صاعقة في الأولى وأخرى في الأخرى: ﴿فَآرَسَلْنَا عَلَيَهِمْ رِيحًا صَرَصَرًا فِي أَيَّامِ نَجَسَاتِ لِنَذِيفَهُمْ عَذَابَ الْجِزِي فِي الْحَيَوَةِ الدُّنَيَّأُ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُصَرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> أم هي – فقط – في الأخرى كما هنا!

فلأن صاعقة الأخرى هي أخزى فقد أنذروا بمثل صاعقتهم وأخزى، فإن عذاب الأخرى أشد وأنكى، إذ تضم لهم إلى صاعقتهم ما استحقوها في الأولى، فأولى لهم ثم أولى!

- (١) سورة يوسف، الآية: ١١١.
- (٢) سورة النازعات، الآية: ٢٦.
  - (٣) سورة فصلت، الآية: ١٦.

والصاعقة هي التي تصعق غشية أو إماتة من صواعق الرعد والبرق: ﴿وَيُرْسِلُ الفَمَوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآهُ﴾<sup>(١)</sup> أم صاعقة ريح صرر قرَّ صرً: ﴿رِيمَا مَرْصَرًا فِي آيَامِ نَجَسَاتِ﴾<sup>(٢)</sup> وهي عاتية: ﴿وَلَمَا عَادَ فَأَهْلِكُوا بِرِيج مَتَرَسَمِ عَاتِبَةٍ (٢) سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَبَالِ وَثَمَنِينَة آيَامِ حُسُومًا فَنَرَى الْقَوْم فِيها مَرْعَن عَاتِبَةٍ (٢) سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَبَالِ وَثَمَنِينَة آيَامِ حُسُومًا فَنَرَى الْقَوْم فِيها مَرْعَن عَاتِبَةِ (٢) سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَبَالِ وَثَمَنِينَة آيَامِ حُسُومًا فَنَرَى الْقَوْم فِيها مَرْعَن عَاتِبَةٍ عَجَازُ غَنْلِ خَاوِيَةٍ (٣) اللَّذِينَ ظَلَمُوا الصَيْحَةُ فَأَصَبَحُوا فِ دِيَرِهِمْ جَرْعِينَ ... أَلَا بُعْدًا لِقَمُونَ؟ وقد جمعتهما «صاعقة» ﴿فَأَخَذَتُهُمْ صَعِعَةُ ٱلْعَذَابِ الْمُوْنِ ... أَنَا مُعتمَعَة مَوْمَا أَمْ صَعِحة تحشرهم جمعتهما «صاعقة» ﴿فَأَخَذَتُهُمْ عَلِيقَةُ الْعَذَابِ الْمُونِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمُونَ وَمَن فِي الْأَرْضِ جمعتهما «صاعقة» ﴿فَأَخَذَتُهُمْ عَلَيْهُمْ مَنِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ الْمُعْنِنِ اللَّهُ مَا قَلْعَدُونَ وَمَن فَي جمعتهما «صاعقة» ﴿فَأَخَذَتُهُمْ مَنِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ الْمُوْنِ .... جمعتهما «صاعقة» ﴿فَأَخَذَتُهُمْ مَنْعِقَةُ أَلْعَذَابِ الْمُوْنِ .... عَالَةُ مَن شَاءَ ٱللَهُ ثُمَ نَفِيَة فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامُ يَنْظُرُونَ .... عَمَعْتَهُ المَاتَة وإحياءً: ﴿وَقُنْفَةٍ فِي الصَّعَة الحَجْمِعَة مَن فَى السَمَوْنِ وَمَن فِي الْأَرْضِ عَم عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ ثُمَ نُوا العَدَينَ وَمَن فَى الْمُونِ فَصَعْتَهُ مَنْ مَا عَنْهُمُونَ وَمَن فَى الْأَرْضِ عَم عَنْ عَاللَهُ مَن شَاءَ اللَهُ عُنَ فَي فَيْعَ فِي الْعُمُونَ فَا مَنْ الْعَامِ عَنْ فَى الْعُنُونَ الْنَا مُوا عَمْ عَنْ الْعَمَونَ أَنْ مَا عَمْ مَنْعُنُ مَن قُلا الْعُنْ فَقُنْهُ مَنْ عَامُ الْعَامِ عَنْهُ فَقْنَا فُومَ عَنْ يَقْمُونُ أَنْهُ مُؤْمَنَ فَي أَنْهُ عَامُ الْمَالَةُ الْ

إِذَ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَتِنِ أَيَدِيهِمَ وَمِنْ خَلْفِهِمَ أَلَّا تَعْبُدُوَا إِلَّا اللَّهُ قَالُوا لَوَ شَاءَ رَبُنَا لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَهُ فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَنفُرُونَ ٢٠٠٠

«هم» هنا عاد وثمود، رجعاً لجمعهم مهما كانوا اثنين، فمن هم الرسل التي جاءتهم ولم يكن إلّا صالح وهود؟ وماذا تعني ﴿يَنْ بَيْنِ أَيْدِبِمَ وَمِنْ خَلَفِهِمَ﴾؟ ولا تجيء الرسل إلّا بين أيدي المرسل إليهم حضوراً، لا غيّباً في ماض أو مستقبل! إنها آية عديمة النظير في مجيء الرسل من بين أيديهم ومن خلفهم، إلّا التي لعاد في الأحقاف ﴿ لَهَ وَاَذَكُرُ آَخَا عَادٍ إِذَ أَنَذَرَ قَوْمَةُ بِٱلأَحْقَافِ

- (١) سورة الرعد، الآية: ١٣.
- (٢) سورة فصلت، الآية: ١٦.
- (٣) سورة الحاقة، الآيتان: ٦، ٧.
  - (٤) سورة هود، الآية: ٦٨.

- (٥) سورة فصلت، الآية: ١٧.
  - (٦) سورة الزمر، الآية: ٦٨.
- (٧) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

وَقَدَّ خَلَتِ النَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيِّهِ وَمِنْ خَلَّفِهِ آلًا نَعْبَدُوًا إِلَّا اللَّهَ إِنِي آخَافُ عَلَيْكُم عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ<sup>(1) (٢)</sup> الرسل من بين أيديهم هم المعاصرون لهم، صالح وهود في أصل الدعوة، ومن معهم من الرسل حيث وصلتهم دعوتهم المناصرة لتلك الدعوة، وليست الرسل المستقبلية إذ لا صلة لهم بعاد وثمود حضوراً ولا وصولاً إذا هم غيّب! ﴿وَمِنْ خَلَفِهِمَ﴾ هم الرسل الذين خلوا من قبل، فقد جاءتهم دعوتهم في بُعدي إنذار آبائهم فهم إذاً منذرون، ثم وصول دعوتهم من طرق أخرى، فلا يُعنى من مجيء الرسل إلا مجيء الرسالة، كما جاءت الرسالة الإسلامية ملاً العالمين من الجنة والناس أجمعين وإلى يوم الدين، ولم يبق الرسل إلاً شذراً من السنين.

أم وفي وجه أوسع (مِنْ بَيْنِ أَيَدِيمَ ) تعم الحاضرين ومن يستقبل، كما (وَمِنْ خَلَنِهِم ) تعم كافة الماضين، تدليلاً على أن الرسالة القائلة بتوحيد الله واحدة مهما كان الرسل عدّة، فليس فاصل الزمان والعِدَّة والعُدَّة بالتي تفصل بين الرسالات، فرسول واحد – بهذا الصدد – هو الرسل كلهم يحمل الرسالات كلها، فتصديق واحد منهم تصديق لهم أجمع ولها كلها، كما وتكذيب واحدٍ تكذيب الآخرين، لذلك نرى (كَذَبَتَ عَادُ أَلْمُرْسَلِينَ )<sup>(٢)</sup> (كَذَبَتْ تَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ )<sup>(٤)</sup>

ووجه ثالث مجيء الرسل من كافة الجهات والجنبات، حيث استغرقت الحجج كلها : حسية وفطرية وعقلية وكونية أماذا ﴿فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ﴾<sup>(١)</sup> تبلغ البالغين، من ألقى منهم السمع وهو شهيد، وقد تعني ﴿مِّنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمَ وَمِنْ خَلَيْهِمَ﴾ مثلث الجهات والوجهات!

- (1) سورة الأحقاف، الآية: ۲۱.
  - (٢) راجع الفرقان: ج ٢٦.
  - (٣) سورة الشعراء، الآية: ١٢٣.
- (٤) سورة الشعراء، الآية: ١٤١.
- (٥) سورة الشعراء، الآيتان: ١٦١، ١٦١.
  - (٦) سورة الأنعام، الآية: ١٤٩.

﴿ جَآءَتُهُمُ ٱلرُّسُلُ . . . ﴾ ولكنهم أعرضوا كما أعرضتم «وقالوا» كما قلتم ﴿لَوَ شَآءَ رَبُّنَا لَأَزَلَ مَلَتَهِكَةَ ﴾ فـ ﴿لَوَ ﴾ إحـالـة مـنـهـم أولـى لإرسـال الـرسـل، و﴿ لَأَزَلَ مَلَتَهِكَةَ ﴾ إحالة ثانية أن يكون بشراً لو أنزل، و«ربنا» دون «اللَّه» أو «رَبِّ الْعالَمِينَ» إحالة ثالثة، فإنه – وهو ربنا – لم يرسلنا ونحن بشر كالمرسلين البشر، فهم – وهم ناكرون للرسالات الإلهية – يعتذرون في نكرانهم بثالوثهم، وحجتهم داحضة عند ربهم لو كانوا يعقلون.

﴿فَاَمَا عَادٌ فَاسَتَخْبُرُا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَا قُوَةٌ أَوَلَمَ بَرَوْا أَتَ اللَهُ ٱلَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةٌ وَكَانُوا بِتَايَنِينَا يَجْحَدُونَ ٢٠٠٠

وهل هناك استكبار بحق حتى يوصف هنا ﴿يِغَيِّرِ ٱلْحَقِّ﴾؟ علَّه كقتلهم النبيين بغير حق تأكيداً لبطلانه! أم ولأن استكبار المستضعف أمام المستكبر الظالم هو استكبار بحق، أخذاً لحق أو دفاعاً عن حق، وقد يروى أن التكبر مع المتكبِّر عبادة! ولكنه ليس استكباراً فإنه طلب الكبر لمن ليس بنفسه كبيراً أو لا يحق له الكبر، ولا تجد في سائر القرآن استكباراً بحق فكلُّه دونما استثناء بغير حق، وقد تعنيهما ﴿يِغَيَّرِ ٱلْحَقَّى حيث الاستكبار الحق هنا ضمن المعني المتحرز عنه ﴿يِغَيَّرِ ٱلْحَقَى .

وفي تاريخ الاستكبارات الباطلة قوّات بعضها فوق بعض ﴿ كَالَذِينَ مِن قَبَلِكُمْ كَانُوًا أَشَدَ مِنكُمْ قُوَّةُ وَأَكْشَرَ أَمَوَلَا وَأَوْلَىٰدًا . . . أَلَمَ يَأْتِهِمْ نَبَأُ الَّذِين مِن قَبَلِهِمْ قَوْدٍ نُوْجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَقَوْرٍ إِبَرَهِيمَ وَأَصْحَبٍ مَدَيَنِ وَلَمُؤْتَنِكَنِّ . . . ﴾<sup>(1)</sup> فمنهم أولاء وهم كانوا أشد منكم قوة، وثالث هم أشد من أولاء ﴿وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةٌ ﴾؟ كأن لم يروا أشد منهم قوة، فإذا لم يروا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآيتان: ٦٩، ٧٠.

﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِيَ أَيَّامٍ نَّحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِزَي فِي الْحَيَوَةِ ٱلدُّنَيَّأُ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَخْزَتْي وَهُمْ لَا يُصَرُونَ ٢

فَأَرْسَلَنَا عَلَيْهِمَ هُ هؤلاء الحماقي الطغاة السرسريين فرِيحًا صَرَصَرًا فِي أَيَّامِ نَجِسَاتِ <sup>(۲)</sup> وكما السرسر هي بالغة الشر، كذلك الصرصر هي بالغة الصر والقرِّ، والأيام النحسات هي سبع ليال وثمانية أيام حسوماً مجتثة جذورهم فَهَلَ تَرَى لَهُم مِن بَايَيكة . . . <sup>(۳)</sup> أترى أن هناك أياماً بين الأيام هي بنفسها نحسات وهي من قالة المنجمين؟ كلا! حيث النحوسة والسعادة في زمان أو في مكان هما الناتجتان عما يحصل فيهما، دون ذاتية لأيّ منهما في نحوسة أم سعادة، وهما ترجعان إلى عملية الإنسان ونويّته النحسة أو السعيدة، دونما قضاء فيهما وقدر لهما لا تمتّ بصلة لما يعمله الإنسان.

ذلك ﴿لِنَذِيفَهُمْ عَنَابَ الْخِزَي فِي الْحَيَوَةِ الدُّنَيَّا ﴾، وصرصرهم في الآخرة أخزى وأنكى ﴿وَهُمَّ لَا يُصَرُونَ ﴾ خزياً زائداً على الأولى في بُعديه فإذا هم يظنون نصرة في الأولى فـ ﴿الْآخِرَةِ أَخَرَىٰ وَهُمَّ لَا يُصَرُونَ ﴾ بل ويخذلون ويُرذلون! ألا «واتعظوا فيها بالذين قالوا : ﴿مَنَ أَشَدُّ مِنَا قُوَةً ﴾ حُمِلوا إلى

- فالواو هنا عطف على محذوف هو «ألم يروا» وإلا لم يكن لها موقع أدبي ومثله كثير في القرآن.
- (٢) راجع الفرقان ٣٩: تجد تفصيلاً زائداً لعذاب الصرصر في آيتي الحاقة والقمر وقد ذكرت عاد في القرآن – وهم عاد الأولى – ٣٤ مرة وثمود ٢٦ مرة ولم يذكر قوم طغاة كما ذكراً فإنهم أظلم وأطغى.
  - (٣) سورة الحاقة، الآية: ٨.

قبورهم فلا يدعون ركباناً، وأنزلوا فلا يدعون ضيفاناً، وجعل لهم من الصفيح أجنان، ومن التراب أكفان، ومن الرفات جيران»<sup>(۱)</sup>.

﴿وَأَمَّا نَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا أَلْعَمَىٰ عَلَى أَلْحُدَىٰ فَأَخَذَتْهُمْ صَنِعِقَةُ أَلْعَذَابِ أَلْحُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٢

هذه الهداية هي العامة بآرائة طريق الهدى عن الردى، فإذا استحبوا العمى على الهدى فهم إذاً في ضلال قاصد بعناد زائد ﴿فَأَخَذَتُهُمْ مَنْعِقَةُ ٱلْعَذَابِ الْمُؤْذِبَهُ وعلّه في بُعدي القلب والقالب، ﴿فَلَمَّا زَاغُوَا أَزَاغَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿فَآمَا تَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ﴾<sup>(٣)</sup> وهي الصيحة: ﴿وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَرِهِمْ جَثِوبِنَ ۞ كَانَ لَمْ يَغْنَوْا فِبَهَا أَلَا إِنَّ تَمُودًا صَحَدَةُ فَأَصْبَحُوا لِنَمُودُ فَأَهْ الصَحَدُ فَأَمَا اللَّهُ عَنْهُ فَا عَدَيْهُمُ الصَحَدة فَأَصْبَحُوا فِي دِيَرِهِمْ جَثِوبِنَ ۞ وهي الصيحة: ﴿وَأَخَذَ ٱلَذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا لِنَمُودُ فَأَمَا يَحْذَا اللَّهُ اللَّهُ عَذَا اللَّهُ عَذَا اللَّهُ وَالْعَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَيْعَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَرِهِمْ جَثِوبِينَ ۞ وَعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْنَوْ الْعَالَيْنَةُ اللَّهُ عَنْ وَيَعْتَلُهُ أَلَا بُعُدًا يَتُمُودُ وَأَخَذَ اللَّذِي اللَّهُ عَنُوبَهُ أَلَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ وَالْعَانِ وَالْعَانِ وَالْعَالِقُولُ فَي دِيَرِهِمْ جَثُوبُهُ مَا اللَّهُ اللَّاعَةِ وَاللَّعَانِ وَاللَّهُ وَاللَّعَانِ وَلَا اللَّالَةُ فَالَهُ اللَّعَانِ وَاللَّعَانَةُ اللَّعَانِ وَاللَّهُ اللَّعَلَا اللَّالَقَالَةُ اللَّالَةُ عَنْ أَنَا اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّعَانَ اللَّعَانِ وَاللَّاعَانِ وَاللَّا الْوَالَةُ اللَّالَةُ عَلَمُ اللَّعَانَةُ اللَّعَانَةُ وَقَائِينَهُمُ أَلَّهُ اللَّالَةُ عَنْ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّ

وقد تعني ﴿فَهَدَيَنَهُمَّ﴾ واقع الهدى بعد آية الناقة، ثم ردَّتهُم بعد ردح قليل منها، وترى إذا يستحب الإنسان عماه على هداه فهل هو مايز هداه عن عماه؟ أو على علم يستحب المكروه على المحبوب؟ وليس هكذا أي حيوان، بل أية حشرة فضلاً عن إنسان، اللّهم إلّا ذو جنّة فاقد عقله وتمييزه، إذاً فلماذا صاعقة العذاب الهون، للمجنون!

ولكن إذا كانت الفطرة الإنسانية وعقليتها مقياس الاستحباب فلا

- نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين (١)
  - (٢) سورة الصف، الآية: ٥.
  - (٣) سورة الحاقة، الآية: ٥.
  - (٤) سورة هود، الآيتان: ٦٧، ٦٨.
    - (٥) سورة الأعراف، الآية: ٧٨.

يستحب الإنسان إلّا هداه، فالذي ﴿أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَأَنَّبَعَ هَوَنَهُ ﴾<sup>(1)</sup> ﴿وَكَانَ أَمْرُمُ فُرُطَاً ﴾<sup>(٢)</sup> هذا يستحب هواه على هداه، أم ليست هداه إلّا هواه ﴿وَرَضُوا بِلَحْيَوْذِ ٱلدُّنَيَا وَأَطْمَأَنُوْا يَهَا ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿وَجَمَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْفَنَنَهَا آنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً ﴾<sup>(٤)</sup> إذا ﴿فَاسَتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهُدَىٰ وهم يعرفون<sup>(٥)</sup> ولأن العمى هنا تقابل الهدى فهي ظلام البصيرة، والمتاه في الغواية، والهدى بصيرة مختارة، يتركون هذه إلى تلك باختيار دون جنّة ولا إجبار، فإن ذلك أخف على الإنسان، وأشد ملائمة للطباع من تحمل مشاق النظر والتلجيج في غمار الفكر ﴿فَأَخَذَتَهُمَّ

وَنَجَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنْقُونَ ٢٠٠٠

إيمان بقلب ثم اتقاء من جرّائه بالقالب، حيث الإيمان المجرد لا يُنجي إلّا أن يظهر في الإنسان ككل من ظاهره وخافيه، وعنده النجاة عن صاعقة العذاب الهون.

وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ ٱللَهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوَزَعُونَ ٢ حَتَّى إِذَا مَا جَآهُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ٢٠٠٠ :

هنا شهادة الأعضاء عدلاً وحقاً إلى جنب ما هناك وهنالك من شهادة

- (١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٦.
  - (٢) سورة الكهف، الآية: ٢٨.
    - (٣) سورة يونس، الآية: ٧.
    - (٤) سورة النمل، الآية: ١٤.
- (٥) نور الثقلين ٤: ٥٤٢ ح ٢٢ في كتاب التوحيد بإسناده إلى حمزة بن الطيار عن أبي عبد الله عليتي في الآية قال: عرّفناهم فاستحبوا.. وفي اعتقادات الإمامية للصدوق وقال الصادق عليتي في الآية: قال وجوب الطاعة وتحريم المعاصي وهم يعرفون.

الأرض بفضائها، وشهادة النبيين والكرام الكاتبين، وليكون عدو الله غارقاً في يمِّ الشهادات عينية وذهنية أماهيه من شهادات قاطعة قاصعة لا محيد عنها ولا محيص! وليراجَع للتعرف إلى كلِّ لموضعه من الفرقان بطيات آياته المفسرات<sup>(۱)</sup>.

الحشر إلى النار هو الجمع إليها، والإيزاع هو الإكفاف والإحباس، أن يكفِّوا عن التفرق، ويُحبس أوَّلهم على آخرهم حتى لا يتفلتوا، فقد يكون احتراماً كـ ﴿رَبِّ أَوَنِعَنِيَ أَنَ أَشَكُرَ نِعْمَتَكَ...﴾<sup>(٢)</sup> أو اختراماً كما هنا وفي ﴿وَيَوَمَ نَحَشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَن يُكَذِّبُ بِتَايَنِيَنَا فَهُمَ يُوزَعُونَ﴾<sup>(٣)</sup> فلا يفيد الحشر الجمع لحساب فعقاب أم شكر فثواب إلا إيزاعاً لجمع كيلا يتفرقوا ويُهملوا على كثرتهم.

... حَتَّى إِذَا مَا جَامُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنُرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُوْأَ يَعْمَلُونَ ...

علّها شهادة أخيرة في موقف أخير ﴿إِذَا مَا جَآءُوهَا﴾ وقد سبقتها شهادات منها وسواها، أم هي تجمع شهادات الأعضاء كلها، وعلى أية حال لماذا الانحصار في ﴿سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنَرُهُمْ وَجُلُودُهُم﴾ والانحسار عن ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم؟ وهذه أقوى من تلك وأجلى والاستشهاد بها أشجى وأحجى!

هنا «جلودهم» - كإجمال بعد تفصيل مّا - تشمل هذه الثلاثة وسواها،

- (١) فصلنا البحث حول شهادة الذات والأعضاء في سورتي الإسراء والنور، وفي شهادة الأرض والفضاء في الزلزلة وفي الشهادة ككل في الجاثية ولقد استوفينا البحث حول الشهادة عند آياتها وبمناسباتها، ويأتي حديث الإمام الصادق عنه حول أن هذه الشهادة بعد شهادة الملائكة وعرض أعمالهم وتكذيبهم للكل فيختم على أفواههم عند الآية : ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمَ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَاً ﴾ [أمتلت: ٢١].
  - (٢) سورة النمل، الآية: ١٩.
  - (٣) سورة النمل، الآية: ٨٣.

وعلِّ اختصاص ﴿سَمَعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ﴾ لأهميتهما من جهات أخرى أبرزها أنهما رقيبان على الجوارح وعلى أنفسهما، كما الفؤاد على الجوانح وعلى نـفـسـه: ﴿إِنَّ ٱلسَمَعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا﴾<sup>(١)</sup> مـسـؤولاً لذواتها فيما افتعلت، ومسؤولاً عنه لسائر الجوارح والجوانح فيما افتعلت وليست كذلك سائر الجوارح والجوانح.

فقد تسمع آيات أو تُبصر يُستهزأ بهما فلا تمنع بجارح أم تغضب بجانح، أم تسمعها وتبصرها فلا تعتبر بها، فهنا السمع والبصر كلُّ مسؤول عنه ماذا فعلت وهما بريئان عما افتعلتَ من حرام أو تركتَ من واجب!..

أو تسمع أم تبصر محرماً فلا تمنع أو تمتنع، فشهادة مزدوجة منهما عليهما وعلى لسانك أمّاذا كان عليك أن تمنع بها! أم تسمع وتبصر ما لا محيد عن حرمته بمنع وسواه، فشهادة منهما - فقط - عليها، فيما اقترفا من حرام!

ولكنما الجوارح الأخرى من ألسنة وأيد وأرجل أمّاذا فلا رقابة لها على غيرها، بل هي شاهدة – فقط – على أنفسها شهادة ذاتية ولا سواها، فإنما هي كآلات مباشرة لما عصت، لا تعدوها إلى سواها فيما افتعلت.

فللسمع والبصر والفؤاد اختصاصها من هذه الجهة، وللألسنة والأيدي والأرجل أهميتها من أخرى، وقد يجمعها كلها «جلودهم» فإنها جلود الأرواح: الأبدان، فتشمل الجوارح كلها كما ﴿كُلَما نَضِجَتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمَّ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا ٱلْعَذَابَ<sup>؟</sup> فلا تعني – فقط – القشور حيث النضج والشهادة تعم الأعضاء.

إِذَا فَ ﴿شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ﴾ تعني مثلث الشهادة ومزدوجها، ثم

- (١) سورة الإسراء، الآية: ٣٦.
  - (٢) سورة النساء، الآية: ٥٦.

﴿وَجُلُودُهُم ﴾ تعني شهادة واحدة. ولأن الشهادة على شيء تتطلب تحمُّل الشهادة من قبل وإلّا فلا شهادة، فلتكن الأعضاء متحملة لأصوات الأقوال وصور الأعمال حتى تلقي ما تحملت وتؤدِّي ما حُمَّلت، إذاً فهي مسجّلات الأقوال وشاشات تَحمِل صور الأفعال، وهكذا تشهد عليهم ﴿سَمَّهُمُ وَأَبَّصَنُرُهُمْ وَجُلُوُدُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أن يظهر على كلِّ ما يناسبه من شهادة عينية هي الحجة القاطعة والبينة القاصعة القارعة على المكلفين، حيث «صارت الأجساد شحبة بعد بضتها والعظام نخرة بعد قوتها، والأرواح مرتهنة بثقل أعبائها، موقنة بغيب أنبائها، لا تستزاد من صالح عملها، ولا تستعتب من شيء زللها»<sup>(۱)</sup>.

وقيلة من قال إن «جلودهم» هي عوراتهم مردودة إلى قائلها، والرواية<sup>(٢)</sup> القائلة بها مأولة إلى بيان مصداق هو عارٌ بين مصاديقها، فتشهد العورة كسائر الجلود بما افتعلت أم وفعل غيرها.

﴿وَقِمَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَعَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَبُقُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞﴾:

مفاجأة هائلة من مشهد الشهادة في معرض القيامة بموقفه العصيب وهم بحاجة ماسة إلى مناصرة من سواهم فإذا هم محجوجون بشهادة الجوارح،

- نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين (1)
- (٢) نور الثقلين ٤: ٤٤٤ القمي بسنده عن أبي عبد الله على في حديث: فرض الإيمان على المجوارح: يعني بالجلود الفروج والأفخاذ. ورواه مثله في الفقيه عن أمير المؤمنين عليه: يعني بالجلود الفروج. أقول: ومما يدل على أنه تفسير بمصداق ما في الدر المنثور ٥: ٣٦٢ - أخرج عبد الرزاق وأحمد والنسائي وابن أنه تفسير بمصداق ما في الدر المنثور ٥: ٣٦٢ - أخرج عبد الرزاق وأحمد والنسائي وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه والبيهقي في البعث عن معاوية بن حيدة قال قال رسول الله على المنذر وابن أبي حديث: وإن أول ما يعرب عن أحدكم فخذه وكفه وتلا على تشير رسول الله على أنه تشير بمصداق ما في الدر المنثور ٥: ٣٦٢ - أخرج عبد الرزاق وأحمد والنسائي وابن أنه تفسير بمصداق ما في الدر المنثور ٥: ٣٦٢ - أخرج عبد الرزاق وأحمد والنسائي وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه والبيهقي في البعث عن معاوية بن حيدة قال قال رسول الله عليه في حديث: وإن أول ما يعرب عن أحدكم فخذه وكفه وتلا عليه: • (وَمَا كُنْشَرَ مَنْ تَشْتَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ مَعْمَكُرُ وَلا أبلوكُمْ ولا جُلُوكُمْ والفية والفية والمند، والندائي ما المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه والبيهقي في البعث عن معاوية بن حيدة قال قال رسول الله عليه في حديث: وإن أول ما يعرب عن أحدكم فخذه وكفه وتلا عليه: • (وَمَا كُنْشَرَ مَن معانية في البعث عن معاوية من حيدة الما لا المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه والبيهقي في البعث عن معاوية بن حيدة وال الله الما الله المات المان المات المان المات الما المات الما المات الما المات المات المات المات المات المات مستنداً لـ «فخذه وكفه» إلا أن يعمها (جُلُوكُمْ والفخذ كناية عن العورة.

وإنها بحق جوارح تجرح قلوبهم وتفتّت أكبادهم ولات حين مناص، ولا منفذ لخلاص! يا ويلاه! فكل شهادة كانت بحسبان إلّا شهادة الإنسان على نفسه، بجارحه وجانحه، ويا للفجأة المحيرة بسلطان الله الخفي يغلبهم على أبعاضهم فتلبّي وتستجيب.

وكيف يقاولون جلودهم وليست بقائلة إلّا ألسنتهم، وهي السائلة القائلة: ﴿لِمَ شَهِدتُمَ عَلَيْنَاً﴾؟ لأنهم شاهدوها تشهد، ولم تسبق لهم منها سابقة الشهادة، وهذه خارقة للعادة، فليسألوها ﴿لِمَ شَهِدتُمَ عَلَيْنَاً﴾ مما يدل على أن شهادتها لم تكن باختيار منهم أو علم، ولا يصدر من الأعضاء فعل إلّا عن اختيار منهم وعلم!<sup>(۱)</sup>.

﴿قَالُوَا أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِيّ أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ - وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ - وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾.

جواب مثلث عن ﴿لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَأَ﴾ فيه بيان الحكمة والسبب والمبرر لتلك الشهادة العجيبة:

١ - ﴿أَنطَعَنَا اللَّهُ ٱلَّذِي آنطَقَ كُلَ شَيْءٍ ﴾ وماذا تـعـنـي ﴿كُلَ شَيْءٍ ﴾ ولا نسمع شيئاً ينطق إلا أنفسنا كعادة، وإلا أعضاؤنا هنا كخارقة العادة ونحن نتساءلها ﴿لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَاً ﴾؟.

أترى ﴿ كُلَّ شَيْءٍ﴾ هنا هم سائر الشهداء من الأرض بفضائها والملائكة والأنبياء، وقد شهدوا من قبل شهادتها ولمّا تشهد الأعضاء، إذاً فـ ﴿ كُلَّ شَيْءٍ﴾ تعرّفوا إلى شهادتها قبل هذا الموقف، وهي مخصوصة بالأشياء الشاهدة لا كل شيء، الأشياء التي عشناها في حياة التكليف، وما كنا نظنّ أن أعضاءنا سوف تشهد علينا، ولكن الله الذي أنطق هؤلاء الشهداء خلاف العادة، هو الذي أنطقنا ونحن أقرب الشهداء فأحق بالشهادة وأحرى. وشهادات الأعضاء كما سائر الشهداء هي شهادات عينية وحتى اللسان إذ تبرز منه الكلمات التي تكلمها<sup>(١)</sup> فالأعضاء – إذا – هي مسجّلات الأصوات والصور، شاشات من صنع الله تبرز كل ما حصل منها في حياة الـتـكـلـيـف: ﴿يَوَمَ تَعِدُ كُلُّ نَفَسٍ مَّا عَمِلَتَ مِنْ خَبْرِ تُحْتَمَنَّ وَمَا عَمِلَتَ مِن مُوَوِ...﴾<sup>(٢)</sup> فليست الأعضاء لتنطق كلها قولاً، وإنما كما يناسبها من عينية الشهادات، تلقي ما تلقّت دونما زيادة أو نقيصة، اللهم إلاّ قولها: ﴿أَنطَقَنَا الشهادات، تلقي ما تلقّت دونما زيادة أو نقيصة، اللهم إلاّ قولها: ﴿أَنطَقَنَا المجرمون ما جهلوه من خافية الأعضاء والأشياء ﴿يَوَمَنِذِ ثُمَدَتُ أَخْبَارَهَا لَيَ

وإذا كانت شهاداتهم كلها نطقاً لفظياً فما هي بشهادات، وإنما كلمات خلقت فيها، ليست حجة على أصحابها فقد ينكرونها، ولكنما الشهادات العينية ليست لترد على شاهديها فلا تكذب رداً عليها كما نرى ﴿لِمَ شَهِدتُمَ عَلَيْنَاً﴾ دون: إن شهادتكم كاذبة علينا.

إنهم يلمسون واقع الشهادة وصدقها، ويحتارون كيف الأعضاء تشهد على أصحابها .

(١) تفسير البرهان ٤: ١٠٨ ح ٢ علي بن إبراهيم أنها نزلت في قوم تعرض عليهم أعمالهم فينكرونها فيقولون ما علمنا شيئاً منها فتشهد عليهم الملائكة الذين كتبوا عليهم أعمالهم قال فينكرونها فيقولون ما علمنا شيئاً منها فتشهد عليهم الملائكة الذين كتبوا عليهم أعمالهم قال قال الصادق عليهم فيقولون لله : يا رب هؤلاء ملائكتك يشهدون لك ثم يحلفون بالله ما فعلوا من ذلك شيئاً وهو قول الله : في رب هؤلاء ملائكتك يشهدون لك ثم يحلفون بالله ما فعلوا من ذلك شيئاً وهو قول الله : في رب هؤلاء ملائكتك يشهدون لك ثم يحلفون بالله ما فعلوا من ذلك شيئاً وهو قول الله : فيوم يتعثم ألله ترجيعاً فيتولون لكر كما يعلون ألم كما يتجلفون ألم كما يتبعون لك ثم يحلفون بالله ما فعلوا من ذلك شيئاً وهو قول الله : فيوم يتعثم ألله ترجيعاً فيتطون ألم كما يتبعون لك ثم معا حرم الله ويسهد اليدان بما أخذتا وتشهد السمع بما سمع مما حرم الله ويشهد البصر بما نظر إلى ما حرم الله وتشهد اليدان بما أخذتا وتشهد الرجلان بما سعتا فيما حرم الله أسلما أخذتا وتشهد الرجلان بما سعتا فيما حرم الله ألم أنطق الله ألسنتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله ما حرم الله ثم أنطق الله ألسنتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله ما مع مما حرم الله أويشهد البصر بما نظر إلى ما حرم الله وتشهد اليدان بما أخذتا وتشهد الرجلان بما سعتا فيما حرم الله ثم أنطق الله ألسنتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله ثم أنطق الله ألسنتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله ما نظر إلى ما حرم الله ثم أنطق الله ألسنتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله أويسما ألمانتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله أويسما ألمانتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله أويسما ألمانتهم فيقولون : في ليجود فيما حرم الله أولم ألمان ألمانتهم فيقولون : في ألمود فيما حرم الله أولم ألمود الفروج .

إذاً فـ ﴿أَنطَعَنَا﴾ تنظير لشهادتها بشهادة كل شيء خارقة تلو خارقة، ولا تملك الجلود أن تتمنَّع عن هذه الشهادة، فإن الله هو الذي أنطقها وأنطق كلّ شيء.

٢ - ﴿وَهُوَ خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ وهذه ثاني مرة، خلقكم بهذه الأعضاء المسجِّلة للأصوات، الشاشة للصور وأنتم جاهلون .

٣ - ﴿وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ولا بد للمخلوق أوّل مرة الراجع إلى خالقه ثاني مرة، أن تبرز شهداءه يوم الحساب الرجعة، شهداء من نفسه بعد سائر الشهداء، ولكي لا يخلد بخلده نكران ما افتعل، ويذكر ما فعل بعد نسيان، فواقع ﴿أَنطَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ يبرز تنظُق الأعضاء، و﴿خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ ﴾ يفرضه كحكمة عالية، إذا فالجواب هو مشهد الواقع وشهادة الحكمة ولات حين مناص!

وَمَا كُنتُمْ تَسْتَبْرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعَكُمْ وَلَآ أَبْصَنَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَاَكِن ظَنَنتُم أَنَّ اللَهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا قِمَّا قَمَلُونَ ٢٠٠٠

هنالك تمّت الشهادات وتم الجواب، وهنا الله يعقّب تكملة الجواب ﴿وَمَا كُنتُرْ...﴾.

وكما الاستنار عن النسجيل حين الأقوال والأعمال غير ماكن ولا ممكن حيث المسجّل المستنسخ لها هو الله: ﴿إِنَّا كُنَّ نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُر تَمَمَلُونَ﴾<sup>(1)</sup> وأنتم لا تعلمون، كذلك بأحرى ﴿وَمَا كُنتُمْ تَسْتَبَرُونَ﴾ هنا ﴿أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ﴾ ما تلقتها من أعمال، إذ ﴿أَنطَعَنَا اللَّهُ ٱلَّذِيّ أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾

وقد كان ما كان من ظنهم هذا أنهم يُخفون عن الله كثيراً من خافية

(١) سورة الجاثية، الآية: ٢٩.

أقوالهم وأعمالهم ونياتهم، فنزلت الآية تنديداً بظنِتهم، علاجاً لعلتهم، تنبيهاً نبيهاً عن غفوتهم ولمّا يموتوا ويُحشروا على وجوههم إلى جهنم<sup>(۱)</sup>: ﴿إِنَّ الَذِينَ يُلْحِدُونَ فِيَ مَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْناًً . . . ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿بَلْ بَدَا لَهُمُ مَّا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قَبَّلُ . . . ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿إِن تُبَدُوا شَيْعًا أَوَ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللَهَ كَانِ بِكُلِّ شَقٍ عَلِماً ﴾<sup>(٤)</sup> فَوَيَعَلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعَلِنُونَ ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا حُنَّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقد يشير «المضي» في «ما كنتم» إلى أن الاستتار المنفي يشمل حين تلقي الشهادة يوم الدنيا، كما يشمل حين إلقائها يوم الأخرى، وكما يلمح به نزول الآية عند ظنّتهم هذه<sup>(۷)</sup> مهما كانت الشهادة الأولى شهود نفس العمل، والثانية شهادة عليه، فموقف «على» هنا يسجل نفي الاستتار هناك<sup>(٨)</sup>.

بل الأصل في «ما كنتم» هو الاستتار في الأولى، أن لو تحقق كان استتاراً في الأخرى، ولكن ﴿وَمَا كُنتُمْ تَسَتَتِرُونَ﴾ هناك، فكيف تستترون هنا وهي شهادات ملتقاة ولا بد أن تلقى!

- الدر المنثور ٥: ٣٦٢ أخرج سعيد بن منصور وأحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات عن ابن مسعود قال: كنت مستتراً بأستار الكعبة فجاء ثلاثة نفر قرشي وثقفيان أو ثقفي وقرشيان كثير لحم بطونهم قليل فقه قلوبهم فتكلموا بكلام لم أسمعه فقال أحدهم : أترون أن الله يسمع كلامنا لحم بطونهم قليل فقه قلوبهم فتكلموا بكلام لم أسمعه فقال أحدهم : أترون أن الله يسمع كلامنا هذا : فقل الأخر إذ سمع منه شيئاً لحم بطونهم قليل فقه قلوبهم فتكلموا بكلام لم أسمعه فقال أحدهم : أترون أن الله يسمع كلامنا هذا : فقال الآخر إذا رفعنا أصواتنا سمعه وإذا لم نرفعه لم يسمع فقال الآخر إن سمع منه شيئاً مع منه شيئاً معمعه كله قال فذكرت ذلك للنبي نظاف فأنزل الله في أكثم متتيترون . . . > [لمُعتمد : ٢٢].
   سمعه كله قال فذكرت ذلك للنبي نظاف فأنزل الله في ما الأنعام، الآية : ٢٨.
  - (٤) سورة الأحزاب، الآية: ٥٤. (٥) سورة النمل، الآية: ٢٥.
    - (٦) سورة يونس، الآية: ٦١.
    - (٧) المصدر السابق رقم (١).
- (٨) ففي الأول يقال شهده وفي الثاني شهد عليه ولا يصح الجمع بـ «شهده» إلا «شهد عليه» حتى يشمل الشهادة عليه.

ما كان يخطر ببالكم أنها سوف تكون وبالكم ﴿وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ﴾ فخدعكم ذلك الظن القاحل الأثيم وقادكم في مآلكم إلى الجحيم:

﴿وَذَالِكُمْ ظَنَّكُمُ ٱلَّذِى ظَنَنْتُه بِرَبِّكُمُ أَرْدَىنَكُمُ فَأَصْبَحْتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ٢

الرديء هو الهلاك، فالإرداء: الإهلاك، وقد أرادهم هالكين ذلك الظن الرديءُ، فالذي يظن أن الله لا يعلم كثيراً مما يعمل، والقليل الباقي يخفَّف أو يعفى عنه، ذلك الأحمق الشَّرس ليس ليتقي بأس الله يوم بأسه، فيردَّى في جحيم العصيان فيصبح يوم القيامة من الخاسرين.

إن سوء الظن بالله يردي الظانّ حسب دركات السوء، كما حسنُ الظن ينجي حسب درجاته، ولكنه ليس فوضى جزاف أن كل ظان بالله يكون عند ظنه، فلو ظن كافر بالله حسناً من غفران ورضوان فهو من أهل الغفران! أو ظن مؤمن بالله سوءاً من عدم الغفران يصبح من أصحاب النيران! كلّا .

وإنما حسن الظن فيما يحسن به الظن، وسوء الظن فيما يسوء في ميزان الله لا سـواه فـ ﴿ ٱلظَّـآنِينَ بَاللَهِ ظَنَ ٱلسَّوَءَ عَلَيْهِمْ دَآبِرَهُ ٱلسَّوْءِ ﴾<sup>(١)</sup> ونـائـرة الـظـن السوء ﴿وَطَآبِفَةٌ قَدْ أَهَـمَّتْهُمْ آنفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِٱللَهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلجَلَهِلِيَّةِ . . . ﴾<sup>(٢)</sup> .

وأما أن يظن بالله أنه يعاقب المسيئين عدلاً، فهو ظن الخير العدل، وخلافه ظن السوء، كما ظن الذين كفروا أن الله لا يعلم كثيراً مما يعملون، فأرداهم فأصبحوا من الخاسرين.

أو أن يظن بالله أنه لا يعفو عن المؤمنين، فهو ظن السوء مهما كان من المؤمنين، وما يروى «أن الله عند ظن عبده إن خيراً فخير وإن شراً فشر»<sup>(٣)</sup>

- (١) سورة الفتح، الآية: ٦.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ١٥٤.
- (٣) المجمع عن الصادق ع الم ينبغي للمؤمن أن يخاف الله خوفاً كأنه يشرف على النار ويرجوه =

و«ليس عبد يظن بالله بَمَرَى خيراً إلا كان عند ظنه به»<sup>(۱)</sup> ليس بذلك الفوضى التي يزعمها الفوضويون، حتى أن لو ظن كافرَّ خير الجنة دخلها، أو ظن مؤمن شر النار وردها، فإنما المعني من هذه وتلك وجوب حسن الظن بالله في ميزان الله، دون ما أهمتهم أنفسهم فيظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية! ف «لا يموتن أحدكم إلّا وهو يحسن الظن بالله فإن قوماً قد أرداهم سوء ظنهم بالله بَمَرَى قال الله بَمَرَى : ﴿وَذَلِكُمْ ظَنَكُمُ الَّذِي ظَنَنتُم بِرَيَكُمُ أَرْدَىنكُمُ مَن مَن

<لَابَ بَصْمَدِبُرُوا فَالنَّارُ مَثْوَى لَمُمَ<sup>ّ</sup> وَإِن يَسْتَعْنِبُوا فَمَا هُم مِنَ ٱلْمُعْتَبِينَ () <

وويلاه، ويا للسخرية المرهفة، حيث الصبر الآن صبرٌ على النار ﴿فَمَآ أَسْبَرَهُمْ عَلَ ٱلنَّادِ﴾<sup>(٣)</sup> وليس الصبر الذي يعقبه الفرج حتى يبدِّل مرَّه حلواً

- = رجاء كأنه من أهل الجنة أن الله تعالى يقول: ﴿وَذَلِكُمْ ظَنْكُوْ...﴾ [نُصَلَت: ٢٣] ثم قال: إن الله...
- (1) نور الثقلين ٤: ٤٤ ح ٢٩ القمي حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن عبد الرحمن بن الحجاج قال قلت لأبي عبد الله عليه حديث يرويه الناس فيمن يؤمر به آخر الناس إلى النار فقال لي : أما أنه ليس كما يقولون قال رسول الله عليه : إن آخر عبد يؤمر به إلى النار ، فإذا أمر به الثقت فيقول المجار جل جلاله : ردوه فيردونه فيقول له : لم التفت التي فيقول : يا رب لم يكن ظني بك هذا فيقول : وما كان ظنك بي ؟ فيقول كان ظني بك أن تغفو لي خطيتي وتسكنني جنتك قال فيقول : وما كان ظنك بي ؟ فيقول : يا رب لم يكن ظني بك هذا فيقول : وما كان ظنك بي ؟ فيقول كان ظني بك أن تغفو لي خطيتي وتسكنني جنتك قال فيقول الحجار : يا ملائكتي لا وعزتي وجلالي وآلائي وعلوي وارتفاع مكاني ، ما ظن بي عدي هذا ساعة من خير قط ولو ظن بي ساعة من خير ما ودعته بالنار أجزوا له كذبه وأدخلوه الحبة ثم قال قال رسول الله تشيد : ليس من عبد يظن أجيزوا له كذبه وأدخلوه الحبة ثم قال قال رسول الله تشيد : ليس من عبد يظن أردَى كُرُّ فَأَصَبَحْتُم مِنَ أَلْكَنْ يَنْ يَ من عن عبر الخال الحديث مولا الم يكن ألذي وعلوي وارتفاع أجيزوا له كذبه وأدخلوه الحبة ثم قال قال رسول الله تشيد : ليس من عبد يظن أردَى كُرُ فَأَصَبَحْتُم مِنَ أَلْكَنْ خَلْنَ عبر ألذي منا من عبد يظن مي ماعة من خير قط ولو ظن بي ساعة من خير ما ودعته بالنار أورنكم أردَى كُرُ فَأَصَبَحْتُم مِنَ أَلْكَنْ عند ظنه به وذلك قوله تمكنا : فوذيكر قائد ألذي ظننتم بريكر أرد أردَ كُرُ فَأَصَبَحْتُم مِنَ أَذَرَ كُرُ فَأَصَبَحْتُم مِن ألذي يؤلن محرد حسن الظن ولو في غير محله فضلاً عن كونه كذباً وفي الآخرة، هذا لو أوجب دخول الجنة لم يبق أحد للنار فإن مجال الكذب واسع لكل أصحاب النار! .

وابن حبان وابن مردويه عن جابر قال قال رسول الله ع 🚓 . . .

(٣) سورة البقرة، الآية: ١٧٥.

لأجل الفرج، وإنما هو النار المثوى القرار ولات حين فرار! ليس لهم إلّا الصبر على النار فإنه مثواهم المأوى ومستقرهم في الأخرى بما قدموها، وأن يستعتبوا – طلب العتبى والرضا – فما هم بمرضيين، والإعتاب هو استصلاح الجلد بإعادته في الدّباغ، وهؤلاء لم يبق لهم مجال الاستصلاح حيث تردّوا بكاملهم إلى الفساد فلا مثوى لهم إلّا النار ﴿ أَصْلَوْهَا فَأَصْبُرُوَّا أَوْ لَا شَبْبُوا سَوَاَءً عَلَيْكُمُ هُ<sup>(۱)</sup>.

ومعنى ثان للعتبى هو العتاب الشديد، فإن طلبوا عُتباهم فلا يعتبون، كناية عن غاية ترذّلهم لحد لا يخاطبون حتى خطاب العتاب ﴿فَيَوْمَهِذِ لَا يَنفَعُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَعْذِرَتُهُمَ وَلَا هُمَ يُسَتَعْتَبُونَ﴾<sup>(٢)</sup> وقد جرت العادة أن الذي يطلب العتاب يطلبه كذريعة لما يرجوه من الصفح والرضا تغاضياً عن الأسباب، فاليوم يغلق باب العتاب متاباً وعتاباً.

فالاعتباء يعني كلا السلب والإيجاب، العتبى وإزالة العتاب، كما الإطاقة هي سلب الطاقة، فإن يستعتبوا طلب سلب العتاب بعتبى الاستصلاح فما هم بمعتبين، وإن يستعتبوا إيجاب العتاب التنديد فما هم بمعتبين! (سَوَآءُ عَلَيْــنَآ أَجَزِعْنَآ أَمَ صَبَرَنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ (<sup>(۳)</sup> جزع الصراخ أم طلب الإصلاح، أم طلب العتاب، فقد سدل الستار وأغلقت الأبواب وتمت كلمة ربك بتمام العذاب!

﴿ يُعَاذَ مَنْ مَنْ قُرْنَاة فَزَيَّنُوا لَهُم مَمَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَ عَلَيْهِمُ

الْقُوْلُ فِي أُمَرٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ لَلِحِنِّ وَالْإِسِنَّ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ٢٠٠٠<
</p>

ولأنهم عشوا عن ذكر الرحمن فعاشوا عشو الشيطان ﴿وَمَن يَعْثُر عَن

- (١) سورة الطور، الآية: ١٦.
- (٢) سورة الروم، الآية: ٥٧.
- (٣) سورة إبراهيم، الآية: ٢١.

ذِكْرِ ٱلْزَّحْنِنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَنْنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾<sup>(١)</sup> لـذلـك ﴿وَقَيَّضَــنَا لَهُمْ قُرَنَآة....﴾ ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَوْزُهُمْ أَذَّاً﴾<sup>(٢)</sup>.

فالتقييض هو الإرسال، فكما الله يرسل للمؤمنين مؤيدين لاكتمال الإيمان ثواباً وفاقاً، كذلك يرسل للكافرين مؤيدين عقاباً وفاقاً، أم ليس التقييض – فقط – الإرسال وإلا جيء بصيغته الشهيرة ﴿أَرْسَلْنَا﴾ كما في آيته الأخرى، بل هو الإرسال التبديل، أن بدلناهم عن الهداة التقاة بغاة طغاة، إذ بدلوا نعمة الله كفراً و﴿ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَهَ لَمَ يَكُ مُنَيَرًا﴾<sup>(٣)</sup> ﴿مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا يَأْنَفُسِمٍ \*<sup>(3)</sup> فلما بدلوا دعوة الهدى إلى الردى ﴿وَقَيَّضَىنَا لَهُمَ قُرْنَاتَهُ ليواصلوا في الردى ﴿وَيَمَدُهُم فِي طُغْيَنِيهم يَعْمَهُونَ﴾<sup>(٥)</sup>، ﴿فَزَيَّنُوا لَمُم مَا بَيْنَ أَيْرِيهم من تزين لهم أنفسهم بما ظلموا وتعاموا وعشوا ﴿فَزَيَّنُوا لَمُم مَا بَيْنَ أَيْرِيهم من شهواتهم الحاضرة ودنياهم المستقبلة ويوم القيامة ﴿وَمَا خَلَفَهُم مَا خلفوها وجعلوها سنة أم فعلة عابرة غابرة، ومن سنن الغابرين أمثالهم، فعند ذلك

ومن تزيين دنياهم بين أيديهم وخلفهم أنهم يصورونها بمكائد وأكاذيب صورة المطلوب والغاية القصوى من الحياة: ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا حَيَّكَانُنَا ٱلدَّنَيَا نَمُوتُ وَنَحَيَّا...﴾<sup>(٢)</sup> ومن تزيين عقباهم الأولى تشجيعهم على جبران ما فات منها، عرضاً للمستقبل أعرض مما مضى، ومن تزيين عقباهم الأخرى، تزيين نكرانها، أم وعلى قبولها لمن ليس لينكرها، تزيين حسابها هيناً لا يعتد به، أم غفراناً للمجرمين قضية الرحمة الواسعة الفوضى جزاف، أم وهرأنَّ أللَّهُ لَا يَعَلَمُ كَثِبِرًا مِمَّا نَعْمَلُوَنَ﴾ أماذا من تحريف للآخرة وحسابها، وتجديف فيها

- (١) سورة الزخرف، الآية: ٣٦.
  - (٢) سورة مريم، الآية: ٨٣.
  - (٣) سورة الأنفال، الآية: ٥٣.

- (٤) سورة الرعد، الآية: ١١.
- (٥) سورة البقرة، الآية: ١٥.
- (٦) سورة المؤمنون، الآية: ٣٧.

وتجريف لها يخرجها عما يحمل على التقوى ويذر على الطغوى فهذه هي المهلكة العظمى والمصيبة الكبرى والمنحدر الذي ينتهي إلى كل بوار ﴿جَهَنَّمَ يَصَلَوْنَهَمَّ وَيِئْسَ ٱلْفَرَارُ﴾<sup>(١)</sup> وهم من الأخسرين ﴿أَعْمَلًا (أَنَّي اللَّيْنَ صَلَّ سَعْبُهُمْ فِي الْمَيْوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صُنعًا (أَنَّ)<sup>(٢)</sup> و﴿أُولَبِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَمُمَ سُوَمُ التَارِبُ<sup>(٣)</sup>.

لـذلـك ﴿وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلَ﴾ كـلـمـة الـعـذاب ﴿قَالَ فَالْحَقُّ وَٱلْحَقَّ أَقُولُ ﴾ لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ٢

فِيَّ أُمَمِ فَدْ خَلَتْ﴾ مضت فَمِن قَبْلِهِمَ﴾ فإن أصحاب الجنة يتواردون رِدف بعض تلواً، لا دفعة واحدة فَمِّنَ لَلِّحِنِّ وَٱلْإِنِيَّ﴾ قضية اشتراك التكليف فاشتراكاً في عقاب أو ثواب فَإِنَّهُمْ كَانُواْ خَسِرِينَ﴾.



- (۱) سورة إبراهيم، الآية: ۲۹.
- (٢) سورة الكهف، الآيتان: ١٠٤، ١٠٤.
  - (٣) سورة الرعد، الآية: ٢٥.
  - (٤) سورة ص، الآيتان: ٨٤، ٨٥.

﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِمَنَدَا ٱلْقُرْمَانِ وَٱلْغَوَّا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ٢ فَلَنُذِيقَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَّتُهُمْ أَسَوَأَ ٱلَّذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢ ذَلِكَ جَزَآةُ أَعْدَآءِ ٱللَّهِ ٱلنَّارُ لَمُتَمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلُدِ جَزَآةً بِمَا كَانُوا بِتَابَذِيَا يَجْحَدُونَ ٥ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَصَلَّانَا مِنَ ٱلجِيِّ وَٱلْإِنِي خَعْمَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ ٢ إِنَّ ٱلَّذِبِكَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيِّهِكُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْدَزُنُوا وَأَبْشِرُوا بِٱلجُنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوْعَـدُونَ ٢ اللَّي مَعْنُ أَوْلِيَـآؤُكُمْ فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَلِكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِىٓ أَنفُسُكُمْ وَلِكُمْ فِيهَا مَا تَنْتُعُونَ ٢ أَنْ لَا مِّنْ غَفُورٍ تَحِيمٍ ٢ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللَهِ وَعَمِلَ صَٰلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ٢ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلِا ٱلشَّبِيَّةَ ٱدْفَعَ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُمُ عَذَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِنَّ حَمِيمٌ ٢ إِنَّا وَمَا يُلَقَّدْهَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ٢ ۖ وَإِمَّا يَنَزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْغُ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ٢ اللهُ وَمِنْ ءَايَنَتِهِ ٱلَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ٢ اللَّهِ فَإِنِ ٱسْتَكْبُولُ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِٱلَّتِلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ ٢

وَمِنْ ءَايَنِيهِ أَنَّكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ رِإِنَّ ٱلَّذِيَ أَحْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْنَىَّ إِنَّهُمْ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ٢

﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِمَدَا ٱلْقُرْءَانِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ٢

علّها من قيلة القرناء المقيّض لهم، يزينون لهم كفرهم بمزيد هو اللغو في القرآن، بعد أن كانوا به كافرين، ولكي يغلبوا على دعوة القرآن ودعايته الجذابة الجلابة، كيلا يقعوا – هم – أو من سواهم – على حد زعمهم: في فخ القرآن، ولا يصطادوا بصيده.

فاللين يكفرون بالقرآن يقتسمون إلى ثالوث النكران! ١ - نكراناً في أوّل مرة وقد يؤول إلى إيمان على ضوء سماع له أو استماعه وتسمّعه، ٢ - ونكراناً عريقاً بما سوّلت لهم أنفسهم وسول لهم الشيطان ثم يبعدون عنه فلا له ولا عليه، ٣ - ومن ثم نكراناً يعني غلبهم على القرآن بمحاولات كلغو فيه أماذا من دوائر السوء، يتربصونها بدعوة القرآن وليس إلّا عليهم فَقَلَكُمْ تَقَلِبُونَ فلا «تغلبون» ولا عوان بين ذلك، بل «تُغلبون»! ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواً فقر القرائهم الكافرين ولمّا يصلوا ما وصلوا من عمقهم في كفرهم وحمقهم، قالوا كلمتين اثنتين لهما تأثيرهما ردف بعض :! ﴿لَا تَمْعَوُا لِلنَا الْقُرْءَانِ فإنه يسحركم فيحملكم دونما اختيار إلى الإيمان، علماً منهم أنه يأخذ بأزمة القلوب فيحركها إلى المطلوب.

ولماذا ﴿لَا نَسْمَعُوا لِمِكَا ٱلْقُرْءَانِ﴾ والسمع متعدٍ بنفسه، والقرآن كتاب واحد لا يحتاج في شخصه وتشخيصه إلى إشارة التعريف؟

القرآن – في وجه عام – يشمل كل مقروّ وحيّاً وسواه ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَن نُؤْمِنَ بِهَنذا ٱلْقُرْءَانِ وَلَا بِٱلَذِى بَيْنَ يَدَيَّمُ<sup>(١)</sup> فـالـذي بـيـن يـديـه قـرآن غـيـر هـذا

(۱) سورة سبًّا، الآية: ۳۱.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

وحــيــاً ﴿قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَمَّامَنَا أَنْتِ بِقُـرْمَانٍ غَيْرِ هَـٰذَآ أَوَ بَدِلَهُ...﴾<sup>(۱)</sup>. ﴿غَيْرِ هَـٰذَآ﴾ وحياً يختلف عنه ﴿أَوْ بَدِلْهُ﴾ من عند نفسك تحويراً عن وحيه ﴿قُلْ مَا يَكُوُنُ لِنَ أَنَ أَبُكِلَهُمْ مِن تِـلْقَاتِي نَفْسِتَّ إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىّ إِلَى ۖ إِنِّي أَخَافُ إِنَّ عَمَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْرٍ عَظِـبِوٍ﴾<sup>(۲)</sup>.

فهذا القرآن بين قرائين الوحي وسواها هو الذي لا تسمعوا له.

وأما «لهذا» دون إلى هذا؟ فلأن سماع القرآن قد يعني الهزء به واللغو فيه والرد عليه، وأما السماع له فهو سماع خاص لصالح الهدف الذي يرام، تدبراً فيه وتفكراً يحويه، فالسماع له ممنوع، وسماعه بين ممنوح وممنوع، ومن الممنوح المفروض ﴿وَالْغَوَّا فِيْهِ لَعَلَكُمُ تَغْلِبُونَ﴾ كلمة ثانية للذين كفروا.

فهنالك غلبٌ بحجة تدحض حجة القرآن ولسنا عليها بقادرين، فتحوّلاً إلى لغو فيه كيلا يسمعه السامعون، فكما أنتم لا تسمعون له، اختلقوا جو اللّااستماع له ﴿لَعَلَكُم تَغْلِبُونَ﴾ حجته بعدم بلوغها للناس، ثم افتراءات عليه أنه سحر أو شعر أماذا من مبعِّد عنه وهنالك الغلبة التامة.

وإنها كلمة مضللة وقالة قاحلة جاهلة من الكبراء القرناء المقيّض لهم، يغرون بها الجماهير بعد ما عجزوا عن مغالبته بحجة «لا تسمعوا. . والغوا» سلبٌ ثم إيجابٌ يتضمنان اجتثاث حجة القرآن، مفاصلة بينهما وبين الإنس والجان وسائر المكلفين.

وإنها مهاترة ومكابرة عجزاً عن المواجهة بالحجة، والمقارعة، عند الطغاة المستكبرين على الإيمان، توسلاً بكل الوسائل، وتربصاً بكل الدوائر ﴿لَمَلَكُرُ تَغَلِبُونَ﴾! «هيهات هيهات لما يوعدون»!

واللغو هو ما لا يعتد به من فعال أو مقال، ومن قيله صوت العصافير

- سورة يونس، الآية: ١٥.
- (٢) سورة يونس، الآية: ١٥.

في مقياسنا إذ لا نفهمه، ولكنه ليس لغواً بينها فإنه محادثة وذكر لا نفهمها، فاللاغي منا – على فهمه – هو ألغى من العصافير على حيونتها.

ولغو الفعل والكلام قد يكون لإجماله كأن كان مفرداً دون جملة، كمفردات الكلام، ولللك سميت لغة، وقد يكون في جملته إجمالاً لأنه لغة خلاف ما نعرفها من لغة كلغو العصافير أماذا من لغات حيوانية أم إنسانية لا نعرفها، وثالثة هو لغو بقول مطلق، لا يعني أيّ معنى صالح في أية لغة، ثم هو يلحد في لغة صالحة كاللغو في القرآن.

فمن اللغو في القرآن تحريفه بزيادة أو نقصان، فتجريفه إلى منجرفات الكتب التي بين يديه، إلى شفا جرف هار منهار، ولكنهم عن بكرة أبيهم حاولوا ولم يفعلوا ولن... حيث القرآن في ضمان دائب من الرحمن الرحيم.

ومنه نقضة بنقصة لغوياً أو معنوياً أم أي خلاف للحق أو اختلاف ﴿وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اَخْنِلَنَا ڪَثِيرًا﴾<sup>(١)</sup>.

ومن اللغو فيه إلهاء الناس عن السماع له بقصص خرافية أماهيه، ملهية عن سماع القرآن لمّا يقرأ، واللغو بالهرج والصياح والنياح، وبالرجزات والسجعات، وقد فعلوا كل ذلك وافتعلوا ولكنها ذهبت كالتي قبلها إدراج الرياح، وغلب القرآن وغُلب هنالك المبطلون!... ثم لا جواب عن تهددهم هذا إلّا بما يلقون – جزاء ما يُلغِون – يوم القيامة، حيث الجواب هنا تبابهم عما كانوا يهرون:

﴿ فَلَنُذِيفَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَّتُهُمْ أَسْوَأَ ٱلَّذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿

قد يعني ذوق العذاب أولاً وجاه وقبل الجزاء، أسوأ الذي كانوا

(١) سورة النساء، الآية: ٨٢.

يعملون، ذوقه في الدنيا قليلاً، ثم في البرزخ وسطاً، ومن ثم الجزاء الأوفى يوم الجزاء، وسرعان ما شهدنا حنقهم يوم الدنيا أن رجعوا عن لغوهم في هذا القرآن خاسرين مهانين، ومن ثم البرزخ والقيامة الكبرى فإن فيها نفس الجزاء بعد ذوقه.

و﴿ أَلَذِينَ كَفَرُوا ﴾ تعم الكبراء الأتباع، و﴿ أَتَوَأَ أَلَذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ هو اللغو في القرآن وأضرابه من بالغ الكفر والتكذيب بآيات الله، والجزاء هنا هو الأسوأ نفسه، إذ ليس جزاءً بأسوأ، مما يتهدَّدهم أن لغوهم في القرآن يبرز يوم القيامة بملكوته جزاءً فـ ﴿ إِنَّمَا تُجَزَوْنَ مَا كُنُتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ <sup>(1)</sup> فهي من الآيات القائلة إن الجزاء هو العمل والعمل هو الجزاء، فليس هنالك انتقام وانتصار، بل هو ظهور ما كان خفياً ﴿ أَقَدَ كُمْتَ فِي غَنْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَعَرُكَ أَلَبُومَ حَدِيدً ﴾ <sup>(٢)</sup>.

﴿ذَلِكَ جَزَاءُ أَعَدَآهِ أَلَنَّهِ ٱلنَّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلَدِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِتَابَلِنَا يَجْمَدُونَ ٢

<زَلِكَ البعيـد الـمـدى ﴿جَزَاءُ أَعَدَاءِ اللَّهِ ﴾ وهـو ﴿النَّارُ ﴾ ﴿لَمُمَ فِيهَا دَارُ الْخُلُدِ ﴾ قدر ما أخلدوا إلى عداء الله ﴿جَزَاءً ﴾ وفاقاً بما كانوا يكسبون.

وَقِالَ ٱلَّذِينَ حَـفَرُواْ رَبَّنَآ أَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ ٱلْجِيِّ وَٱلْإِسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ ۞﴾:

وهل ﴿ أَلَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِسِ﴾ هما شخصان اثنان، إبليس الجن

- سورة الطور، الآية: ١٦.
  - (٢) سورة ق، الآية: ٢٢.

وقابيل الإنس<sup>(١)</sup>؟ وليس قابيل مضلاً لكلِّ الكافرين مهما كان بادئ الإضلال من الإنس، فهنالك في تاريخ الإنسان من هو أشر منه وأطغى! وليس المضل من الجن هو شخص إبليس مهما كان يرأس المضلين! إذاً فهما النموذجان الأولان للإضلال ومن ثم الآخرون في كل زمان ومكان، و«اللذان» تثنية الجمع لا المفرد.

وإنه تطلّب بخنقٍ عنيف تحرّقاً على الانتقام، أترى أنهم المجابون في طلبتهم هذه؟ علّه نعم لأن المضلِّل هو أسفل من المضلِّل وقد ظلمه فليكن تحت قدمه، وقد يجاوبه اللّاجواب! . . وعلّه لا إذ لا إجابة لدعاء الكافر وهو في النار ﴿وَمَا دُمَّاَهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ﴾<sup>(٢)</sup>! وليس كل مضلِّل أسفل من مضلَّله ولا أظلم منه وأطغى! : ﴿قَالَتَ أُخْرَنَهُمَ لِأُولَنَهُمَ رَبَّنَا هَتَؤُلَاًهِ أَضَلُّونَا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِمَّفًا مِنَ ٱلنَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِمَّفٌ وَلَنَكِنَ لَا فَعَلَمُونَهُمَ رَبَّنَا هَتَؤُلَاًهِ أَضلُوا

وقد يكون الانظلام أظلم من الظلم! ثم الله هو الذي يجعل الأسفل من الأسفلين والسافل من السافلين عدلاً وجزاءً وفاقاً، أفيُطلب بعدله يوم عدله؟! وفي جعلهما تحت أقدامهم حظوة ونعيم للتابعين وليست النار دار النعيم!

إِنَّ الَّذِبِنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَـتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيَهِكُهُ أَلَّا تَحَـاقُوا وَلَا تَحْـزَنُوا وَأَبَشِـرُوا بِالْمُنَدِ الَّتِي كُنتُمَ تُوعَـدُونَ ٢٠

- (1) الدر المنثور ٥: ٣٦٣ أخرج عبد الرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه وابن عساكر عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنه سئل عن قوله : ﴿رَبَّنَا آَرِنَا...﴾ [نُضَلَت: ٢٩] قال : هو ابن آدم الذي قتل أخاه وإبليس.
  - (٢) سورة الرعد، الآية: ١٤.
  - (٣) سورة الأعراف، الآية: ٣٨.

الدُّنِيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلِكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَنفُسُكُمْ وَلِكُمْ فِيهَا مَا تَتَعُونَ ٢

آية الاستقامة في فصِّلت فصَّلت ثانيتها المجملة في الأحقاف، ثم ليست سواهـمـا فـي سـائـر الـقـرآن إلَّا ﴿لِمَن شَآة مِنكُمُ أَن يَسْتَقِبَمَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿فَلِنَالِكَ فَأَدُّخُ وَاَسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ<sup>َ</sup>﴾<sup>(٣)</sup> ﴿فَاَسْتَقِيمُوَّا إِلَيْهِ﴾<sup>(٤)</sup>.

في الأحقاف تبشر بسلب الخوف والحزن وإثبات الجنة ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَعَنْمُوا فَلَا خَوَفٌ عَلَيَّهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ أُوَلَيَهَكَ أَصْحَبُ الجُنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(٥)</sup> وهنا يحمل الملائكة تنزلاً عليهم هذه البشارة بولاية لهم دائبة في الدنيا والآخرة، وما ألنَّها بشارة وحياً من الله ثم إلهاماً يحمله ملائكة الله!

وترى ما هي الحاجة إلى بشارة الملائكة وولايتهم بعد الله في الدنيا والآخرة؟ علّها لتكملة المقابلة بينهم وبين الكافرين، فأولاء لهم قرناء من الشياطين وهم أولياؤهم بعد الشيطان الأول، وهؤلاء لهم قرناء من الملائكة يبشرونهم وهم أولياء لهم بعد الله وبأمره في الدنيا والآخرة، تشريفاً لهم وليس بحساب الحاجة.

«...وقد قلتم ربنا الله فاستقيموا على كتابه وعلى منهاج أمره وعلى الطريقة الصالحة من عبادته، ثم لا تمرقوا منها، ولا تبتدعوا فيها، ولا تخالفوا عنها، فإن أهل المروق منقطع بهم يوم القيامة»<sup>(٦)</sup> و«قد قالها ناسٌ

- فصلنا بحث الاستقامة في الفرقان ٢٦: فراجع ولا نعيده هنا.
  - (٢) سورة التكوير، الآية: ٢٨.
  - (٣) سورة الشورى، الآية: ١٥.
    - (٤) سورة فصلت، الآية: ٦.
  - (٥) سورة الأحقاف، الآيتان: ١٣، ١٤.
- (٦) في نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين عنه وإني متكلم بعدة الله وحجته قال الله تعالى
   (إَنَّ اللَّذِينَ قَالُوا رَبُنَ اللَهُ . . . ﴾ [فُصَلَت: ٣٠] وقد قلتم. .

من الناس ثم كفر أكثرهم فمن قالها حتى يموت فهو ممن استقام عليها»<sup>(۱)</sup>

ومادة الاستقامة تختصر بل وتحتصر في <sup>«</sup>فرائض الله»<sup>(٢)</sup> أصلية كولاية الله والرسول وخلفائه ﷺ<sup>(٣)</sup> وحقيقة المعاد، وفرعية كسائر الفروع المفروضة على العباد.

فالاستقامة في قول ﴿رَبُّنَا ٱللَّهُ﴾ هي استقامة في العمق بكافة متطلباتها، واستقامة في طول الحياة وعرضها في معارضها كلها، استقامة على الطريقة الصالحة إليه علماً وإيماناً وعملاً صالحاً، والاستقامة عليها شعوراً في الضمير وسلوكاً في الحياة وصبراً على تكاليفها، والأشلاء والدماء في سبيلها، والحرمانات وترك الشهوات والنفسيات في جادتها بصورة قاطعة جادة.

أترى المستقيمين – كلهم – تتنزل عليهم الملائكة ببشراهم؟ فمن رأى منهم الملائكة وسمعهم؟! اللهم إلّا من حذا حذو الرسول ﷺ منهم ونحى نحوه، وهم الأئمة الاثني عشر ﷺ إذ كانوا يرونهم ويسمعونهم<sup>(٤)</sup>،

- (١) الدر المنثور ٥: ٢٦٣ أخرج الترمذي والنسائي والبزاز وأبو يعلى وابن جرير وابن أبي حاتم وابن عدي وابن عدي وابن عدي وابن عدي وابن عدي وابن مردويه قال: قرأ علينا رسول الله عظيم هذه الآية فراً وَأَنَّ اللَّهُ ثُمَّ أَسَمَتَ عَمَوُهُ إِنَّ اللَّهِ عَمْهُ اللَّهِ عُمَ أَسْتَتَ عُمُواً وَأَنَّ اللَّهُ عُمَ أَسْتَتَ عُمُواً وَأَسْ اللَّهُ عُمَ أَسْتَتَ عُمُواً وَأَسْ اللَّهُ عُمَ أَسْتَتَ عُمُواً وَأَسْ اللَّهُ عُمَ أَسْ عَامَ اللَّهُ عُمَ أَسْ عَامَ وَابن اللَّهُ عُمَ أَسْ عَامَ وَابن عام وابن عام وابن عدي وابن عروبي على وابن عروبي وابن أبي حاتم وابن عدي وابن عدي وابن عرفي وابن عليه وابن عرفي وابن عرفي والنام والنام والله عليه والنام و أَسْتَقَدَمُواً إِنْمَ اللَّهُ وَالَيْ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَن والنام والنا والنام و
- (٢) الدر المنثور ٥ : ٢٦٣ أخرج ابن مردويه من طريق الثوري عن بعض أصحابه عن النبي (٢) الدر المنثور ٥ : ٣٦٣ حافر الله عن النبي في قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيبَ قَالُوا رَبُّنَا الله ثُمَّ أَسْتَقَنَمُوا ﴾ قال : على فوائض الله .
- (٣) نور الثقلين ٤: ٥٤٧ ح ٤٣ في تفسير أهل البيت المنظة عن أبي بصير قال قلت لأبي جعفر الثقلية قول الله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا الله ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُوا ﴾ قال: هي والله ما أنتم عليه.
- (٤) نور الثقلين ٤: ٥٤٥ ح ٣٦ في بصائر الدرجات بسند قال دخل حمران بن أعين على أبي جعفر ظليم فقال له : جعلت فداك يبلغنا أن الملائكة تنزل عليكم؟ قال : إي والله لتنزل علينا فتطأ فرشنا أما تقرأ كتاب الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّكَ ٱللَّهُ . . . ﴾؟ وفي ح ٤٤ عن الخرائج والمدائح وتعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّكَ ٱللَّهُ . . . ﴾؟ وفي ح ٤٤ عن الخرائج والجرائح بإسناده إلى أبي عبد الله عليمي في الآية فقال : أما والله لربما وسدناهم الخرائج والجرائح بإسناده إلى أبي عبد الله عليمي في الآية فقال : أما والله لربما وسدناهم الخرائج والجرائح بإسناده إلى أبي عبد الله عليمي في الآية فقال : أما والله لربما وسدناهم الخرائج والجرائح بإسناده إلى أبي عبد الله عليمي في الآية فقال : أما والله لربما وسدناهم الوسائد في منزلنا ، قيل له : الملائكة تظهر لكم؟ فقال : هم ألطف بصبياننا منا بهم وضرب بيده إلى سور في البيت فقال : واللَّه لطالما اتكانت عليها الملائكة وربما التقطنا من زغبها.

ولكنما الآية تعم المستقيمين كلهم، أو أن بشرى الملائكة بوجه عام هي عند موتهم، مهما بشروا الخصوص منهم قبل موتهم؟<sup>(١)</sup> والظاهر من (تَتَنَزَّلُ) هو تنزلهم عليهم منذ استقاموا ليُطمئنوهم على استقامتهم فيزدادوا قوامة على قوامة، ثم (نَحَنُ أَوَلِيَ أَؤَلَمَ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا) لا تفيدهم بشارة إلّا أن تكون قولة في الحياة الدنيا كما (وَفِي الْأَخِرَةِ ). لتكون زادهم في مسيرهم الشاق الطويل، فلا يخافوا مستقبلهم الأخرى، ولا يحزنوا على ما فاتهم في الأولى! أم أن بشارة الملائكة درجات بمختلف التنزلات كما استقامة المؤمنين درجات، فقد يرونهم ويسمعونهم كالرعيل الأعلى وهم الأئمة

(١) نور الثقلين ٤: ٤٧٧ ح ٤٥ القمى في الآية ﴿ثُمَّ أَسْتَقَدَمُواً﴾ قال: على ولاية أمير المؤمنين عَلِيمَهُمُ ﴿ تَمَتَّزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيَهِكَةُ ﴾ قال: عند الموت ﴿ أَلَّا تَخَافُوا وَلا تحترنُوا وَأَبْشِرُوا بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَـدُونَ ٢٠ أَتَلْيَ ٱوْلِيَالَكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدَّنْيَا﴾ [نصلت: ٣٠-٣١] قال: كنا نحرسكم من الشياطين ﴿وَفِي ٱلْآخِرَةِ﴾ أي: عند الموت. . وفي تفسير الإمام الحسن العسكري ١٠٠ عند قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَطْنُونَ أَنَّهُم مُلَتَقُوا رَبِّهُم ﴾ [البَقَرَة: ٤٦] من البقرة قال رسول الله ﷺ : لا يزال المؤمن خاتفاً من سوء العاقبة ولا يتيقن الوصول إلى رضوان الله حتى يكون وقت نزع روحه وظهور ملك الموت له وذلك أن ملك الموت يرد على المؤمن وهو في شدة علته وعظيم ضيق صدره بما يخلفه من أمواله وبما هو عليه من اضطراب أحواله من معامليه وعياله قد بقيت في نفسه حسراتها واقتطع دون أمانيه فلم ينلها فيقول له ملك الموت : ما لك تجرع غصصك؟ قال: لاضطراب أحوالي واقتطاعك لي دون آمالي، فيقول له ملك الموت : وهل يحزن عاقل من فقد درهم زائف واعتياض ألف ألف ضعف الدنيا؟ فيقول : لا -فيقول ملك الموت: فانظر فوقك فينظر فيرى درجات الجنان وقصورها التى يقصر دونها الأماني فيقول ملك الموت: تلك منازلك ونعمك وأموالك وأهلك وعيالك ومن كان من أهلك هاهنا وذريتك صالحاً فهم هنالك معك أفترضي بهم بدلاً مما هاهنا فيقول : بلي واللَّه ثم يقول: انظر فينظر فيرى محمداً ﷺ وعلياً ﷺ والطيبين من آلهما في أعلى عليين فيقول: أو تراهم هؤلاء ساداتك وأثمتك هم هناك جلاسك وأناسك أفما ترضى بهم بدلاً من تفارق هنا؟ فيقول. بلى وربي فذلك ما قال الله تَتَكَلُّنَا : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا الْمَهُ ثُمَّ أسْتَقَدَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتِكَةُ أَلَّا تَخَـافُواْ وَلَا تَحْـزَنُواْ﴾ [نُصَلَت: ٣٠] فما إمامكم من الأحوال فقد كفيتموها ولا تحزنوا على ما تخلفونه من الذراري والعيال فهذا الذي شاهدتموه فى الجنان بدل منهم وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون وهذه منازلكم وهؤلاء ساداتكم أناسكم وجلاسكم».

الهداة، أو يسمعونهم ولا يرونهم كمن حذا حذوهم من المخلصين، أو يُلهمون دون سماع ورؤية كالمؤمنين المتوسطين، فمهما كان تنزلهم عند موتهم برؤية وسماع، فلكلّ في حياته منزل من الملائكة حسب قابلياته، فليس مثل ابن عباس – على مكانته – ممن يتنزل عليهم الملائكة نزولهم على العترة الطاهرة<sup>(۱)</sup> مهما شملته البشارة الملائكية بين من استقاموا، وما أظنه تشمله وقد تنحى عن نصرة الإمام المعصوم سيد الشهداء عليه آلاف التحية والثناء.

ومهما كان أجلى المصاديق لمُتَنَّزل الملائكة مكاناً هم الأئمة وزماناً هو الموت، ولكنه لا يمنع شموله كل المستقيمين منذ استقاموا حتى الموت ويوم النشور، أياماً ثلاثة يعيشونها بهذه البشارة المشرفة، وفي الحق ﴿رَبُّنَا التَّهُ إذا قيل بحق يحمل كل ما يتوجب على العبد تجاه الله، إذ تشمل التربيات الإلهية كلها دونما استثناء، ولا يمكن الاستقامة في ﴿رَبُّنَا اللَّهُ اللائقة لهذه البشارة إلّا أن تعني «قالوا» قولاً نابعاً عن علم، نابغاً بإيمان، فالقولة الخالية عنها خاوية لا تحمل الاستقامة فيها إلّا خواءً على خواء!

ثم الاستقامة تحمل بعد قوامة العلم والإيمان استدامة العمل الصالح الذي يتبعهما، فالقول ﴿رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَنَمُوا﴾ يتبنّى مثلث العلم والإيمان والعمل الصالح بمراتبها.

(١) المصدر ٤٦٦ ح ٣٨ أصول الكافي عن أبي عبد الله عليه أنه قال: بينا أبي جالس وعنده نفر إذ استضحك حتى اغرورقت عيناه دموعاً ثم قال: هل تدرون ما أضحكني؟ قال: فقالوا: لا - قال: زعم ابن عباس أنه من الذين قالوا ﴿رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ أَسْتَقَنَعُواً فقلت له: هل رأيت الملائكة يا بن عباس تخبرك بولايتها لك في الدنيا والآخرة من الأمن من الخوف والحزن؟ قال فقال: إن الله تبارك وتعالى يقول ﴿إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخَوَهُ اللغرات: ١٠] وقد دخل في هذا جميع الأمة فاستضحك ثم قلت: صدقت يا بن عباس... أقول: لعل تصديقه عليه قول ابن عباس تصديق لأصل دخوله في الآية دون رؤية الملائكة وسماعهم التي هي الدرجة العليا من تنزلهم. الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

وهذه البشارة تحمل كلا السلب والإيجاب جزاءً من ربك عطاءً حساباً عن ﴿رَبُّنَا ٱللَّهُ﴾ فإنها ﴿لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ﴾ سلباً بسلب وإيجاباً بإيجاب.

فسلبها ﴿أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا﴾ خوفاً عما يأتي وحزناً على ما أتى، وإيجابها ﴿وَأَبَشِرُوا بِالجُنَدَةِ ٱلَّتِى كُنتُمْ تُوَعَكُونَ...﴾! ﴿فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾<sup>(١)</sup> هي زادهم من بدئهم إلى معادهم ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾<sup>(٢)</sup> هي زادهم من بدئهم إلى معادهم ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾<sup>(٢)</sup> هي زادهم من بدئهم إلى معادهم فَا عَمَى تَبَعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾<sup>(٢)</sup> هِي زادهم من بدئهم إلى معادهم فَوْفَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ هُوْنَهُمْ يَحْزَنُونَ أَسْلَمَ وَجْهَهُمْ لِلَهِ وَهُوَ مُحْسَنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ هُ<sup>(٣)</sup>

<<p>
﴿ نَحْنُ أَوْلِيَمَا أَكْمَ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ . . . ﴾ .

الولاية هنا المحبة والنصرة المساندة عل ضوء ولاية الله، فللملائكة تأثيرات جلية وخفية في الأرواح البشرية المستقيمة على ﴿رَبُّنَا اللَّهُ﴾ بإلهامات ومكاشفات في مختلف المقامات والمكانات حسب القابليات والدرجات، وكما للشياطين القرناء للكافرين إلهامات لأوليائهم حسب الدركات ظلمات بعضها فوق بعض.

هذه الولاية الملائكية وتلك الشيطانية في الحياة الدنيا سوف تبقى في الآخرة أظهر وأقوى، حيث التعلقات الحائلة هناك زائلة، فالولاية في بروزها وتأثيرها تظل دون غطاء ووطاء نائلة.

... فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَنفُسُكُمْ وَلِكُمْ فِيهَا مَا تَتَعُونَهُ.

لكم فيها ما تشتهون ولكم ما تطلبون، جمعاً بين ما تسرون من طلباتكم وما تعلنون.

- سورة البقرة، الآية: ٣٨.
   سورة البقرة، الآية: ١١٢.
- (٢) سورة البقرة، الآية: ٣٨.
   (٤) سورة آل عمران، الآية: ١٧٠.

وَنُزُلَا مِّنْ غَفُورٍ رَّجِيمٍ﴾ فكما قدمتم لله في حياتكم الدنيا مرضاة الرب كلها، كذلك الغفور الرحيم يجيب إلى طلباتكم كما تشتهون وتدعون في الحياة الأخرى.

<رَمَنَ أَحْسَنُ فَوْلَا مِمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ أَلْمُسْلِمِينَ (المُسْلِمِينَ (اللهُ :

علَّ الواو قبل «عمل وقال» للحال فتعني حال أنه عمل صالحاً وقال إنني من المسلمين، فمن أحسن قولاً منه؟ فـ ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ هم القائلون ﴿ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ ولمّا ﴿ ٱسْتَقَنْمُوا ﴾ فهم ممن ﴿عَمِلَ صَلِحًا ﴾ فلما استكملوا في تبنّي حق الإسلام لأنفسهم، من ثمّ لهم وعليهم أن يكونوا ﴿ مِمَّن دَعَاً إِلَى ٱللَّهِ ﴾ فهو الأحسن قولاً ممن سواه، ولا أحسن منه قولاً فيمن سواه.

ووجه آخر أن الواوين للعطف، فـ «عمل صالحاً» في سبيل الدعوة إلى الله وكما أصلح به نفسه ﴿وَقَالَ إِنَّنِى مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ﴾ الحقيقيين جهاراً دون تقية ولا ستار، فإسلامه جاهر قولاً وعملاً فدعوة إلى اللَّه، وهذه هي الدعوة الحقة التي ما لها من فواق.

والمعنيان علّهما معنيّان ويقتضيهما أدب اللفظ وعلو المعنى، فهناك عمل صالح وإنني من المسلمين قبل الدعوة وهما من شروط الدعوة، ثم عمل صالح وقول في طريق الدعوة وهما زاد الدعوة في سبيلها الشاق الطويل، وقد زُوَّد الرسول محمد ﷺ أفضل من غيره من الدعاة إلى الله وأحسن، بقول وعمل صالح قبل الدعوة ومنذ ترعرع، ومع الدعوة حتى لاقى ربه، فمن أحسن قولاً منه.

إن كلمة الحق حينئذٍ أحسن كلمة تقال، لكنها مع العمل الصالح الذي يصدقها ويصعدها، ومع الاستسلام الذي تتوارى معه الذات والذاتيات والإنيات وجب الظهور وكل شيء، فتصبح الدعوة خالصة لله، ليس فيها للداعية شأن إلّا الدعوة.

والنهوض بتلك الدعوة البارعة في مواجهات التواءات النفوس البشرية واستكباراتها، إنه أمر عظيم، وأعظم منه الداعية الذي لا يهدف في دعوته إلّا الله، تناسياً لنفسه ورغباته وكل شيء إلّا الله.

إنه يعارض السيئات ليزيلها، ولا تستوي الحسنات ولا السيئات، فقد يقتضي صالح الدعوة أن يدفع بالتي هي أحسن السيئة دون مجابهة بمثل كما يفعلها غير الصالحين:

وَلَا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّبِنَةُ آدْفَعْ بِالَنِي هِى أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِقُ حَمِيهُ ﴾: ﴿آدْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّبِّنَةُ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ﴾(١)

ترى ما هو موقع «ولا» بين الحسنة والسيئة؟ فهل إنها مزيدة لتأكيد النفي حيث الاستواء لا يكتفي بمفرد، ولها نظائر ﴿وَلَا الظُّلُمَتُ وَلَا النُّورُ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَمَا يَسْتَوِى اَلْأَمِّآهُ وَلَا اَلْأَمَوَنَ<sup>تَ</sup> إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآَهُ وَمَاَ أَنَتَ بِمُسْمِعِ مَن فِي اَلْقُبُورِ<sup>٣°</sup>.

أم أنها للنفي، نفياً لاستواء جنس الحسنة بأفرادها وجنس السيئة بأفرادها؟ فهو بأحرى نفياً للاستواء بين قبيل الحسنة والسيئة! ولو أن تأكيد النفي يبرر الزيادة في «لا» فلماذا لم تزد فيما هو أولى: ﴿لَا يَسْتَوِىَ أَصَحَبُ النَّارِ وَأَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿قُلُ لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ﴾<sup>(٥)</sup> ولا سيما أن ﴿وَلَا

- (١) سورة المؤمنون، الآية: ٩٦.
  - (٢) سورة فاطر، الآية: ٢٠.
  - (٣) سورة فاطر، الآية: ٢٢.
  - (٤) سورة الحشر، الآية: ٢٠.
  - (٥) سورة المائدة، الآية: ١٠٠.

الظُّلُمُنَتُ وَلَا النُّورُ ﴾ كمثال واقعة بين الممثل أو مثال أولى ﴿وَمَا يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴾<sup>(١)</sup> وهو أحرى بتأكيد النفي، وعلّ الاستواء المنفي في ﴿وَمَا يَسْتَوِى الْأَحِيَّهُ وَلَا الْأَمَو<sup>نَ</sup>تُ ﴾<sup>(٢)</sup> أيضاً هو بين الأحياء أنفسهم، وبين الأموات، ثم النفي بين الأحياء والأموات، وبين الحسنة والسيئة هو نفي الاستواء بينهما بطريق أولى.

أم أنها لتأكيد النفي بين الحسنة والسيئة وللنفي بين مصاديق الحسنة ومصاديق السيئة؟

قولة الزيادة زيادة من القول، والنفي ثابت إذ تقتضيه «لا» والجمع أولى فإنه أجمع وأحلى! فإذ لا تستوي الحسنة في أفرادها، ولا السيئة في أفرادها، فلا ينحصر دفع السيئة بسيئة أخرى، فقد تكون سيئة تدفع بحسنة فـ ﴿ آدْفَعَ بِالَتِي هِيَ أَحْسَنُ ٱلسَّبِّئَةُ ﴾<sup>(٣)</sup> وقد تكون سيئته لا تدفع إلّا بسيئة فلا مجال إذاً لدفعها بحسنة، فالمعاند المكذب بآيات الله، الذي لا يرجى هداه، ولا تصد هواه، لا تدفع سيئته بحسنة، بل ﴿ وَجَزَّزُأْ سَبِتَغَةٍ مَبْنَهُ أَمْ فَمَنْ عَفَا وَلَمَيَعَ فَآجَرُهُ عَلَى اللَّوَ إِنَّهُمْ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ (<sup>3)</sup>

فالعفو في موضع الإصلاح دفع للسيئة بالحسنة ودرءً لها ﴿وَبَدِّرَةُونَ بِالَّفَسَنَةِ ٱلتَّبِيَّنَةَ﴾<sup>(٥)</sup> والعفو فيما لا يُصلح بل ويفسد هو سيئة بدل كونها حسنة، فـ ﴿وَلَا نَسَتَوى الْحَسَنَةُ﴾ في مواردها، وكذلك السيئة التي تدفع بحسنة، والتي تدرأ بأية حسنة «لا تستوي السيئة» كذلك في مواردها، فـ ﴿وَجَزَّؤُا سَبِتَنَةٍ

- (۱) سورة فاطر، الآية: ۱۹.
- (٢) سورة فاطر، الآية: ٢٢.
- (٣) سورة المؤمنون، الآية: ٩٦.
- (٤) سورة الشورى، الآيتان: ٤٠، ٤١.
  - هورة الرعد، الآية: ٢٢.

سَيِّنَةٌ مِنْلُهَأَ<sup>(١)</sup> لا تعم مواردها، لاختلاف السيئات، ﴿فَمَنَ عَفَ وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّوَ<sup>(٢)</sup> لا تعم لاختلاف الحسنات، والسيئة التي تدفع بحسنة خير من حسنة لا تدفع سيئة بل وتزيدها، فلأنه ﴿وَلَا شَنَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ﴾ ف ﴿آدْفَعَ بِٱلَنِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ ما أمكن الدفع، وإلّا ف ﴿وَجَزَةُا سَيِّتَقَرِ سَيِّنَةٌ مِنْلُهَأَ﴾!

ثم الدفع بالتي هي أحسن ليس إلّا عن موضع القدرة، فلئن أحس العدو موضع الضعف اخترم ولم يحترم، ونفس الدفع يلمح إلى شريطة القدرة، حيث العاجز لا يدفع، لا بالتي هي أسوأ ولا الأحسن، فإنه ضعيف على أية حال، ﴿آدفَعَ ... فَإِذَا ٱلَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَكُمُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾.

هنالك دفع للسيئة وهو واقع بالتي هي أحسن وإن بقي العدو على عدائه كامناً، وليس «إنه ولي حميم» إنما ﴿كَأَنَّمُ وَلِنَّ حَمِيمٌ ﴾ يندفع عن ظاهر عدائه وإيذائه كولي حميم، وقد يدفعه إلى مرحلة ﴿وَلِنَّ حَمِيمٌ ﴾ فالإصلاح درجات كما الإفساد دركات، إذا دفعت بالأحسن، بالفعل ينقلب الهياج والغضب إلى وداعة وسكينة، والتبجح إلى حياء ولينة، وأنت ما دفعت إلّا بكلمة علية، ونبرة هادئة، وبسمة حانية أمّاهيه من التي هي أحسن حسب ما يقتضيه الأعداء الذين يظلون على عدائهم وجاه تلكم الواجهة الوجيهة والخلق العظيم، اللّهم إلا عداءً عريقاً عميقاً ممن لا يرجى ولايته وحمته على أية حال، والهدف الرئيسي من التي هي أحسن دفع السيئة، وإن بقيت العداء في باطنها، ثم إزالة العداء، ثم التي هي أحسن دفع اليئة العداء في باطنها، ثم إزالة العداء، ثم اجتلاب الحمة، وأما إذا دفعت سيئة بسيئة أم بالأمه ال

- (۱) سورة الشورى، الآية: ٤٠.
- (٢) سورة الشورى، الآية: ٤٠.

إن تلك السماحة مع القدرة على انحصارها في حالات الإصلاح وهي في الأغلبية الساحقة شخصية، إنها بحاجة إلى تصبُّر ومعرفة وعطوفة ودراية زائدة وتلقية إلهية:

﴿وَمَا يُلَقَّنُّهَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّنُهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ٢

صبرٌ من الله وحظَّ عظيم من الله هما جناحان لذلك الدفع العظيم: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِبِنَ أُوَثُوا ٱلْعِلَمَ وَيْلَكُمْ ثَوَابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًاً وَلَا يُلَقَّنَهَآ إِلَّا ٱلْمَنَكِبُرُونَ﴾<sup>(1)</sup> ومن أعظمهم الرسول الأعظم ﷺ : ﴿وَلِنَّكَ لَنُلَقًى ٱلتُرَانَ مِن لَدُنْ حَكِمٍ عَلِمٍ﴾<sup>(٢)</sup> ولقد لقَّاه الله والمحمديين من آله الطاهرين الصبر العظيم والحظ العظيم، فكانوا يواجهون الأعداء بكل حنان ما أمكن ومن ثم غضب الحليم.

هنا ﴿حَظِّ عَظِيمِ﴾ في تنكير التعظيم بعد ﴿أَلَّنِينَ صَبَرُواً﴾ توحي بعظمةِ ذات أبعاد: صبر وحظ ذي بعدين من العظمة، وما أعظمه العظيم في ميزان الله، وما أكرمه من يُلَقَّاه من عند الله، وفي الحق هم القلة القليلة من سابقين وأصحاب الميمين: ﴿مِنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَاءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقَا﴾<sup>(٣)</sup>.

ومن أعظم الحظ العظيم الخلق العظيم ﴿وَإِنَّكَ لَقَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ<sup>(٤)</sup> وقد يتبناه علم عظيم ومعرفة واسعة وسماحة فاسحة وتصبُّر عظيم.

< وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَنْغُ فَأَسْتَعِذْ بِاللَّهِ ۖ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيهُ ( ) : < وَقُل لِمِبَادِى يَقُولُوا ٱلَّتِي هِىَ آَحْسَنُ ۖ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنْزَغُ بَيْنَهُمُ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَاك

- سورة القصص، الآية: ٨٠.
  - (٢) سورة النمل، الآية: ٦.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ٦٩.
    - (٤) سورة القلم، الآية: ٤.

لِلَإِنَىٰنِ عَدُوًا مَبِينَا﴾<sup>(١)</sup> والنزغ هو الدخول في أمر لإفساده، فإذا قلت التي هي أحسن دفعاً للسيئة بالحسنى لم يكن هناك مدخلٌ لشيطان ليجعل السوء سوأى أم يبقي على سوء، ﴿وَإِمَّا يَنَزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَنْغُ ﴾ حين يفلت منك فالت، وهكذا يكون دور الشيطان أن يدخل في الأمور لإفسادها، فهنالك ﴿ فَاسْتَوَذَ بِٱللَّهِ ﴾ من نزغه ﴿إِنَهُ هُوَ ٱلسَّبِيعُ ﴾ استعاذتك ونداؤك ﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾ حاجتك واستدعاؤك.

الغضب قد ينزغ فلا يتصبّر صاحبه على إساءَة، أماذا من نَزغات في مختلف الحالات مهما كنت صبوراً حليماً إلّا من عصمه الله، فإذا نزغك نزغ ﴿فَاسْتَوَذَ بِاللَّهِ ۖ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيـمُ﴾ وصيغة الاستعاذة هنا «أستعيذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم».

﴿وَمِنْ ءَايَنِتِهِ ٱلَّتِلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْفَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِلَهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمَ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ٢

لا تَسَجُدُوا. . . ﴾ نهي مؤكد انحصاراً للمسجود له في الله وانحساراً عما سواه، سواء أكان المسجود له هو الشمس والقمر كما هنا، والخطاب موجه إلى الساجدين لهما، أم سواهما من أصنام وطواغيت أم أولياء وملائكة كرام، ولأن السجود لغير الله تسوية له بالله وهو ضلال مبين، و﴿ اَلَذِى خَلَقَهُنَ ﴾ إشارة إلى سبب المنع وسعة الممنوع بدليل الجمع (خَلَقَهُنَ ﴾ الشمس والقمر وسواهما من خليقته.

ثم و﴿إِن كُنتُمَ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾ تعليق على عبادتهن، فالعابد لله ليس ليعبد خلق الله، ولا سيما ﴿إِن كُنتُمَ إِيَّاهُ . . . ﴾ ترمي إلى التوحيد، والسجود لغير الله ينافي التوحيد.

(۱) سورة الإسراء، الآية: ٥٣ .

وكضابطة توحيدية كلُّ تسوية لغير الله بالله إشراك بالله، في معرفة وعقيدة، أم فعلة وقولة، أم أية حالة على أية حال، مهما اختلفت دركات ذلك الإشراك.

والسجدة هي صورة عبادة، فإن كانت لغير الله بنية العبادة وسيرتها فمن أسفل دركات الإشراك بالله، وإن كانت صورة دون سيرة وهي أحيانية وإنما احتراماً للمسجود له، فمن أدنى دركاته، وإن كانت مستمرة فعوان بين ذلك، وذلك الثالوث على اختلاف دركاته مشترك في الشرك!

أَنِانِ ٱسْتَحْبُولُ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِٱلَيَّلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ ١ () :

ليس الكون قاحلاً عمن يسبحون له وله يسجدون، ﴿فَإِنِ أَسَتَكَبَرُوا ﴾ عن عبادته وسجوده، إلى سجود الشمس والقمر وهما آيتان من آياته، إلحاداً فيها بإفراط ﴿فَالَذِينَ عِندَ رَبِّكَ ﴾ عندية القرب مكانة تربوية لا مكاناً، من ملائكة وإنس وجان، سابقين أو مقربين، فإنهم عند ربك، لا «الله» فليس عند ذاته أحد، ولا «رَبِّ الْعالَمِينَ» حيث الربوبية العامة ليست بذلك الزلفى، بل (عِندَ رَبِّكَ ﴾ بتلك الربوبية القمة التي أنت فيها بأعلى قمة ﴿يُسَبِّحُونَ لَهُ لا سواه ﴿يَالَيَّلِ وَالنَّهَارِ ﴾ في كل وقت لحدً أصبحت ذواتهم وصفاتهم وأفعالهم وخطراتهم تسبيحاً لله ﴿وَهُمَ لَا يَسَتَمُونَ ﴾ : لا يملّون من هذه الكثرة

وَمِنْ ءَابَنِيهِ: أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةَ فَإِذَا أَنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ آهْتَزَتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِيَ أَحْبَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ (٢) :

وَمِنْ ءَايَنَتِهِ» قدرته على إحياء الـموتى مسرح الأرض الـخـاشـعة الخامدة القاحلة حيث تحيى بإنزال الماء فتربو وتهتز، فمن ذا الذي يُربيها وَيِهِزُّها بعد خشوعها إلّا الله ﴿إِنَّ ٱلَّذِى آَحْبَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوَنَىَّ﴾ وبأحرى ﴿إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾.

فإذا كان إحياء الأرض لانتفاع الأحياء فضلاً من ربك عطاءً حساباً، فإن في إحياء إنسان الأرض لانتفاعه بما قدم، وجزاءه بما ظُلم أم ظَلم، إن في ذلك لعدلاً بعد فضل، فواقع الحياة المكرورة المتتابعة للأرض الخاشعة يوقّع بأحرى واقع الواقعة، ﴿لَيَسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ ۞ خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ ۞﴾<sup>(1)</sup>!

وكما الله ينزِّل على خاشعة الأرض نازلةً من ماء السماء إحياءً لها للأحياء، كذلك الله ينزل على خاشعة الأبدان نازلة الأرواح من سماء الرأفة والعدالة وهو أحق وأحرى.



﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَنِيْنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا ۖ أَفَمَن يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرُ أَم مَّن يَأْتِيَ ءَامِنًا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ٱعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ٢ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ ۖ وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيزٌ () لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِل مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ٢ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكُ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمِ ٢ وَلَقَ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوَلَا فُصِّلَتْ ءَايَنَهُ ۖ ءَاجْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَى وَشِفَكَأْ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيَ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أَوْلَتِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ( ) وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ فَأَخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكٍّ مِّنْهُ مُرِيبٍ ٢ أَسَاءَ فَعَلَيْهِأُ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّدٍ لِلْعَبِـيدِ (إِنَّى إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخْبُ مِن نُمَزِيتٍ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا نَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى فَالُوْأَ ءَاذَنَّكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدٍ ﴿ يُ وَضَلَّ عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُّوا مَا لَهُم مِّن تَجِيصٍ ٥ لَل يَسْبَمُ ٱلإِنسَنْ مِن دُعَآءِ ٱلْخَبْرِ وَإِن مَّسَّهُ ٱلنَّرُّ فَيَتُوسُ قَنُوطٌ ﴿ إِنَّى وَلَبِنَ أَذَفْنَهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَشَمَّهُ لَيَقُولَنَّ هَٰذَا لِي وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَابِمَةً وَلَهِن تُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّي إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَنُنَبِّتَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ (٢) وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ أَعْرَضَ وَنَنَا

بِجَابِيهِ وَلِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعَآءٍ عَرِضٍ ٥ قُلْ أَرَءَيْتُمْ لِن حَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ حَفَرْتُم بِهِ مَنْ أَضَلُ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ٥ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِينَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَبَبَيَنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلحُقُّ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِكَ أَنَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ۞ أَلَا إِنَّهُم رِ فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَاتِهِ رَبِّهِمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ شَمِيطُ ۞

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيَ مَايَنِينَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَاً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرُ أَم مَّن يَأْتِيَ مَامِنًا يَوْمَ ٱلْقِيَنِمَةً ٱعْمَلُواْ مَا شِنْتُمَ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ٢

اللّحد حفرة مائلة عن الوسط، فالإلحاد هو الإمالة عن الوسط الحق إلى حفرة إفراط أو تفريط، و﴿ مَايَكِنَا﴾ تعم التكوينية كسائر الآيات الدالات على الله بما فيها آيات النبوات وحملتها، والتدوينية كسائر كتابات الوحي بما فيها القرآن، فالإلحاد في تكوينية الآيات السائرة هو إمالتها عن كونها آيات كأنها لا تدل على الله تفريطاً فيها، أم إشراكها بالله كأنها له أنداد إفراطاً في شأنها، وفي التكوينية الخاصة كما الإفراط في أسماء الله تحويراً لها وتحريفاً عن معانيها المعنية، أم اختلاقاً لأسماء لم يسم بها نفسه ﴿وَيَلَه يَعْمَلُونَ﴾<sup>(1)</sup> والتفريط في أم اختلاقاً لأسماء لم يسم بها نفسه ﴿وَيَلَه يَعْمَلُونَ﴾<sup>(1)</sup> والتفريط في أيسات الذي يُلْحِدُون في أسماء الله تحويراً يَعْمَلُونَهُ<sup>(1)</sup> والتفريط في في أنه منه دون الله! وفي كيان الرسل وآياتهم مَرَفِ<sup>4</sup> تُبْعِنُ كانا أوراط فيه أنه منه دون الله! وفي كيان الرسل وآياتهم المعجزات إفراطاً كما في عيسى وعزير من بعضهم وتفريطاً كما في سائر المرسلين من آخرين، وقد يكون إفراط الإلحاد في آيات الم

- (١) سورة الأعراف، الآية: ١٨٠.
  - (٢) سورة النحل، الآية: ١٠٣.

التفريط فيها وكثيرٌ ما هو، فمن أبصر إلى آيات الله مستقلات دون اعتبار بها تفريطاً فيها، فقد أفرط فيها أن يجعلها أنداداً لله تعالى، ومن أبصر بها بصرته لمعرفة هي أسمى فلا تفريط إذاً ولا إفراط، فإنهما من حصائل الإبصار إليها دون الإبصار بها وكما يروى عن الإمام علي للكي في شأن الدنيا، «من أبصر بها بصرته ومن أبصر إليها أعمته».

ثم الإلحاد في كتابات الوحي منه لفظي كالتحريف بزيادة هي الإفراط أم نقيصة هي التفريط، وقد فعلوهما في التوراة والإنجيل، ولم يستثن عن الإلحاد فيه هكذا إلّا القرآن كما تستثنيه الآية التالية، ومنه معنوي يعمه حيث التحريفات المعنوية في القرآن سائرة في كل زمان ومكان.

هنا ﴿لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَأْ﴾ تهديد لهم أوّل أنه عليهم رقيب عتيد، بجزائهم ﴿يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ﴾ ثم تهديد ثان نهياً شديداً بصيغة الأمر ﴿أعْمَلُواْ مَا شِئْتُمَ إِنَّمُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ﴾ فقد بدأ التهديد ملفوفاً – يخيف ﴿لَا يَخْفَوْنَ عَلَيَنَأْ﴾ فهم مكشوفون لعلم الله، مأخوذون بما يلحدون في الله مهما غالطوا والتووا وحسبوا أنهم مفلتون من يد الله كما قد يتفلتون من حساب الناس!

وثم صراح التهديد ﴿أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ . . . ﴾ وفي النهاية لفتة أخرى علَّها أقـوى مـنـهـا ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِئْنُمَ . . . ﴾! أتـراهـم يـغـلـبـون آيـات الله فـي هـذه الإلحادات ولكيلا تبقى حجة بالغة على الناس؟ كلّا! مهما فعلوا ما افتعلوا، فإن الله يحافظ على آيته الأخيرة الخالدة «القرآن» تداوماً لحجة الله البالغة على الناس وتدليلاً على ما فعلوه في الزبر :

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِكْرِ لَمَّا جَآءَهُمٌ وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيزٌ ٢ يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ

إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِكْرِ الأخير، كل الذكر وهو القرآن العظيم، كفراً في مختلف دركات الإلحاد في آياته ﴿لَنَّا جَآءَهُمُ ﴾ وقد خيل إليهم أنه كسائر الذكر، فبإمكانهم كل تحريف فيه وتجديف، ﴿وَإِنَّهُ لَكِنَّبُ عَزِيزٌ﴾ غالب على كل إلحاد فيه أياً كان ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ﴾ من أي مبطل ﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِةٍ ﴾ لأنه ﴿تَزِيلُ مِّنَ حَكِمٍ حَمِيدٍ﴾!

أترى ما هو الخبر عن هذا المبتدأ؟ علّه محذوف مستفاد من ﴿يُلَقَىٰ فِي ٱلنَّارِ﴾ للذين يلحدون في آياتنا حيث الإلحاد في القرآن هو من أبرز مصاديقه وأحقها إلقاءً في النار، فـ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِكْرِ لَمَّا جَآءَهُمٌّ ﴾ إلحاداً فيه ﴿يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ﴾ فإنهم كفروا به حال ﴿وَإِنَّهُ لَكِنَبَ عَزِيزٌ . . . ﴾ .

ذكر عزيز، هو تنزيل من حكيم حميد، كيف يُغلب بمن يريد فيه إلحاداً، فلو تطرّق إليه التحريف بزيادة أو نقصان لقضي على الذكر في تاريخ الرسالات، ولكان ذكر الله مغلوباً لا يُنتصر له، ولم يكن الله حكيماً في تنزيله ولا حميداً، فإن في الحفاظ على الذكر الأخير حفاظاً على سائر الذكر، وفي تحريفه – وقد حرف قبله سائر الذكر – تحريف لشرعة الله ككلٍّ، وقضاء على حجة الله البالغة بأسرها.

إن في صيانة القرآن عن التحريف صيانة لسائر كتب السماء، وحجة بالغة دامغة على المتمسكين بها على تحرّفها عن جهات أشراعها، ودافع لهم إلى التفتيش عن شرعة غير محرفة يلجؤون إليها<sup>(1)</sup>.

إنه «الذكر» الذي يحمل معه كل ذكر في كتابات السماء، فبحفظه تحفظ وبضياعه تُضاع ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنْفِظُونَ﴾<sup>(٢)</sup> تأكيدات تسع لا مثيل لها في سائر الذكر ولا أيٍّ من حقايق الدين الحق بأصوله وفروعه، ولأنه ضمان له بأصوله وفروعه.

وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيزُ كَ تأكيدان لعزة الكتاب كما الله منزِّله عزيز، عزيز من

- راجع كتابنا «المقارنات العلمية والكتابية بين الكتب السماوية».
  - (٢) سورة الحجر، الآية: ٩.

عزيز يَغلب ولا يُغلب! إنه عزيز في لفظه ومعناه، عزيز في حكمه ومغزاه، عزيز في مبتدئه ومنتهاه، لا يذل ولا يغلب مهما تربصوا له الدوائر، عزةً في مثلث الزمان بطوله وعرض المكان، ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ» مهما هاجمه المبطلون ﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ﴾ وهي كل كتابات الوحي فضلاً عن سواها، وكل رجالات الوحي فضلاً عن سواهم، بل هي مصدقة له كما هم، وهو مصدق لما بين يديه، وهذا تعبير دائب في سائر القرآن عما نزل قبله من كتاب بما بين يديه (<sup>1)</sup> وعلّه لأنه ينظر إليها نظرة تصديق، إذ ليس بدعا من الكتب، كما أن مسوله ما كان بدعاً من الرسل! ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّهِ مِنَ الْحَتِ، كما أن

ومما بين يديه ما كان حال نزوله من كتب وأشخاص، فهو يشمل الماضي والحال، فـ «من خلفه» إذاً يخص الاستقبال، فهو في صيانة إلهية في مثلث الزمان عن أية دائرة سوء من الإنس والجان.

أترى لـمـاذا ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ﴾ دون «الـمـبـطـل» والآتي إيـاه إبـطـالاً لـه وإعطالاً مبطلٌ له وليس فقط الباطل؟

لأن المبطل، المحاول لإبطاله، قد أتاه ويأتيه على أية حال، ولكنه لم يسطع ولن أن يبطل، فـ ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ﴾ مهما أتاه المبطل أو يأتيه، إبطالاً

(1) كما في ٢: ٩٧ - ٣: ٣ - ٥: ٤٨ - ٦: ٩٢ - ١٠: ٣٧ - ٢١: ١١١ - ٣٤:
 (1) حما في ٢: ٩٧ - ٣: ٣ - ٥: ٨٨ - ٦: ٩٩ - ١١ القمي وفي رواية أبي الجارود ٣٥ - ٣١ من أبي جعفر عليه في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِاللَّرِ ... ﴾ [نصلت: ٤١] يعني القرآن: هذا بي جعفر عليه في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِاللَّرِ ... ﴾ [نصلت: ٤١] يعني القرآن: ﴿ لَا يَأْنِهِ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِاللَّذِينَ مَعْنُ عَلَى الجارود ﴿ وَلَا مِنْ مَعْنُ اللَّهِ عَلَى الجارود من أبي جعفر عليه في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا بِاللَّذِينِ ... ﴾ [نصلت: ٤١] يعني القرآن: ﴿ لا يَأْنِهِ النَّالِ مِنْ بَيْنِ بَدَيْهِ ٢ قال: ﴿ لا يَأْنِيهِ ٱلنَّقِيلُ مَن قبل التوراة والإنجيل والزبور ﴿ وَلَا مِنْ جَلَوْنَ مَنْ يَأْنِهِ الْبَالِ مِنْ بَيْنِ بَدَيْهِ عَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْذِينَ كَفَرُوا بِاللَّذِينَ مَعْنُ التوراة والإنجيل والزبور ﴿ وَلَا مِنْ حَلَوْ الْعَلَيْقُوبَ مَنْ بَعْنُ اللَّذِينَ مَعْنُ اللَّهُ مَنْ قبل التوراة والإنجيل والزبور ﴿ وَلَا مِنْ خَلَقُوبَ عَلَى الْعَرَاقَ وَالْعَاقُوبَ عَلَى الْعَالَ مِنْ بَيْنَ يَدَيْهِ عَالَا عَلَى الْعَالَالَ مَا الْتُوراة والإنجيل والزبور ﴿ وَلَا مِنْ خَلَقُوبَ عَلَى اللَّذَاقُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّذَاقُوبَ مِنْ اللَّعَاقُ مَعْنَ الْعَلَى مَنْ اللَّذِي عَلَيْ مَا اللَّعُرَاقُ مِنْ الْحَدَاقَعَ مَعْنَ الْعَنْ عَلَى الْعَلَى مَا طُلُ ولا في إخباره عما يكون في الله عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ إِنْ الْحَارِ مَنْ اللَّهُ عَنْ الْعَاقُ لَمْخُراتها.

لمعجزته بما يفوقه أو يوازيه، أو فصماً لحجته بما يناوئه ويعاديه، أو تحريفاً وتجديفاً بنقيصة عنه أو زيادة فيه، أمّاذا من باطل في ألفاظه ومعانيه، في تأليفه وتركيبه، فلا تعلق به الشبهة من طريق المشاكلة، ولا الحقيقة من جهة المناقضة، فهو الحق الخالص الواجب الذي لا يشوبه شائب ولا يلحقه طالب، فلا يأتيه الباطل مهما أتاه المبطلون! فالشيطان والإنسان لا يقدران على أن ينقصا منه حقاً أو ينتقضاه، ولا يزيدا فيه باطلاً ويفتعلاه.

فأي كتاب في مثلث الزمان وأي إنس أو جان وأي تقدم في علم في مستقبل الزمان، ليس ليبطل حجته أو ينقضها أو ينقصها، والكتابان في كل زمان تدويناً وتكويناً يجاوبانه ويؤيدان، لأنه الإمام وسواه المأموم، وهو العزيز وسواه تعزيز له أم لا يوازيه، لأنه الذكر العزيز ﴿ . . . تَنزِيلُ مِّنَ حَكِمٍ حَيدِ ﴾ والمتدبر في القرآن يلمس منه هذه الحقيقة الخالصة، من نصه وظاهره وإشارته، يجدها في كل بساطة ويسر حقاً ناصعاً فطرياً يخاطب أعماق الفطرة ويطبعها ويؤثر فيها عجيب التأثير.

أترى هذا ﴿لَا يَأْنِهِ ٱلْبَطِلُ﴾ من خلفه؟ فما هو إتيان الباطل من بين يديه وليس المبطل إلّا في حال أو استقبال؟ من إتيانه الباطل مما بين يديه تفوّقه على القرآن في لفظه أو معناه أو مغزاه وليس، ومنه إخباره بكذبه كما القرآن يكذب كل ما يأتيه معه أو من بعده لأنه خاتمة الوحي، ولا مبطل له في كتابات السماء فضلاً عن سواها، بل تصدقه<sup>(١)</sup> كما يصدقها، تصادقاً فائقاً كالتصادق فيمن جاء بها.

فالقرآن في صيانة ذاتية وخارج الذات من كافة الجهات والجنبات، حق

 راجع كتابنا الرسول الإسلام في الكتب السماوية، تجد فيه نصوصاً من تصديق الكتب السماوية للقرآن ونبيه. ناصع ناصح، خالص لائح، فهو المرجع الوحيد في كل شارد ووارد، لا ينوبه نائب ولا يشوبه شائب، ﴿لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنِتِهِ وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَلًا﴾<sup>(١)</sup>.

كتاب الله العزيز هو المخرج عند الهرج والمرج لا سواه<sup>(۲)</sup> ومثل القرآن ومثل الناس كمثل الأرض والغيث بينما الأرض ميتة هامدة ثم لا يزال ترسل الأودية حتى تبذر وتنبت ويتم شأنها ويخرج الله ما فيها من زينتها ومعايش الناس، وكذلك فعل الله بهذا القرآن والناس<sup>(۳)</sup> و«إنكم لن ترجعوا إلى الله بشيء أحب إليه من شيء خرج منه»<sup>(٤)</sup> «وإنه المهيمن على الكتب كلها وإنه حق من فاتحته إلى خاتمته...»<sup>(٥)</sup>.

- (1) سورة الكهف، الآية: ٢٧.
- (٢) الدر المنثور ٥: ٣٦٦ أخرج ابن مردويه عن علي رضي الله عنه قال قيل لوسول الله عنه أو سئل ما المخرج منها : فقال : كتاب الله العزيز الذي ﴿لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِمْ تَنزِيْلُ مِنْ حَكِمٍ حَمِيدٍ ﴾.
- (٣) الدر المنثور ٥: ٣٦٦ أخرج ابن مردويه عن ابن سعد لا أحسبه إلا أسنده أن رسول الله عليه قال: مثل القرآن. .
- (٤) المصدر أخرج الحاكم وصححه والبيهقي في الأسماء والصفات عن عقبة بن عامر أن رسول الله عنه تلا هذه الآية فقال:.. وفيه أخرج البيهقي عن أبي ذر قال قال رسول الله عنه .. بشيء أفضل.. وفيه أخرج عن عطية بن قيس عن النبي عنه قال: ما تكلم العباد بكلام أحب إلى الله من كلامه وما أناب العباد إلى الله بكلام أحب إليه من كلامه بالذكر قال بالقرآن.

حَمَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكُ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيحٍ ٢٠٠٠

قيلات على الرسالات وحملتها طول التاريخ الرسالي هي كلها ويلات متناسقة مع بعض ومتشابكة، وشريطات مكرورة تدار من حماقى الطغيان والجهالات على أصحاب الرسالات، كلما كانت الرسالة أقوى، ودعايتها أعرض وأنبى، كانت القيلات عليها أوسع وأشجى، ولأن هذه الرسالة السامية تجمع الرسالات كلها وزيادة، فالقيلات عليها تجمع تلكم القيلات كلها هُمَّا يُقَالُ لَكَ يا حامل الرسالة الأخيرة ﴿ إِلَّا مَا قَدَ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبَلِكَ ﴾ وقد قيل عليهم كل قيل، فلتصبّر نفسك على كل قيل هُفَاسَتَقِم كَمَا أُمِرَتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ هُ<sup>(1)</sup> ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْبُنِنَاً هُ<sup>(1)</sup> مهما كان مرساهم «ولتُصنع على عيني» ف «بأعينا» تجمع جماع الرقابات حفاظاً على رسالتك، لأنها محطة القيلات.

﴿إِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ ﴾ يغفر قيلات عليك ستراً لها وسداً عليها فلا يأتيها الباطل بما يبطلون، وكما ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَذَمَ مِن ذَلِيكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾<sup>(٣)</sup> كذلك ليغفر لك كل باطل يأتيك من بين يديك ومن خلفك، إذ لا يسطع على إبطال حجتك، وإغراقك في لُجتك.

ثم هو ﴿لَذُو مَغْفِرَةٍ﴾ لمن تاب معك أو يتوب ﴿وَذُو عِقَابٍ أَلِيمِ﴾ لمن يصر في إبطال أمرك.

وَلَقَ جَعَلَنَهُ قُرْمَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَـنَهُمْ ءَاغْجَمِيُّ وَعَمَدِيُّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدَى وَشِفَاً ﴾ وَالَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيَ ءَاذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أُوْلَتِهِكَ يُنَادَوْنِ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ٢

- (١) سورة هود، الآية: ١١٢.
- (٢) سورة الطور، الآية: ٤٨.
  - (٣) سورة الفتح، الآية: ٢.

سورة فصلت، الآيات: ٤٠ - ٥٤

﴿وَلَوْ نَزَلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينُ ۞ فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوْا بِدِ مُؤْمِنِينَ ۞ كَذَلِكَ سَلَكْنَـهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ۞ لَا يُؤْمِنُونَ بِدِ حَتَّى بَرُوْا الْهَلَابَ ٱلْأَلِيـمَ ۞ <sup>(1)</sup>.

آيتان في سائر القرآن تفصحان عن النخوة العربية وجاه وحي القرآن أن لو كان أعجمياً لزادوا في النكران، مما يدل على مدى شقوتهم وتصلُّبهم في قوميتهم لحد يجعلونها أصلاً وحتى لصرح الإيمان، فأولئك ينادون من مكان بعيد، لتباعدهم عن طريق الرشد، وإعراضهم عند دعاء الحق، كأنهم من شدة التوائهم والذهاب بأسماعهم والانصراف بقلوبهم ينادون من مكان بعيد، فالنداء غير مسمع لهم ولا واصل إليهم، ولو سمعوه لضلَّ عنهم فهمه للصد المنفرج بينهم وبينه، إذ فصلت قوميتهم بينهم وبين سماع الحق والخضوع لديه، وحتى حين نزّل عليهم القرآن عربياً فضلاً عن جعله أعجمياً إذ قالوا ﴿لَا نَسْمَعُوا لِمَنَا ٱلْفُرَّانِ وَالْغَوَّا فِيلِهِ لَعَلَكُمُ تَغْلِبُونَ؟! فما هم بصاغين الله لا عربياً ولا أعجمياً.

والأعجمي من العجمة خلاف الإبانة، والإعجام هو الإبهام، والأعجم من في لسانه عُجمة عربياً كان أم سواه، ومنه قيل للبهيمة عجماء، ولصلاة النهار عجماء، إذ لا يجهر فيها بالقراءَة، وسميت الحروف المفردة معجمة لأنها لا تدل على ما تدل عليه الحروف الموصولة.

فالأعجمي بصورة عامة هو اللغة التي لا تفهمها، من بهيمة فهي أعجمية، أم فارسية أماذا من لغات لست تفهمها، أم وعربية لا تعرفها، فكل لغة بالنسبة لمن لا يعرفها أعجمية، فاللغات كلها أعجمية لغير أصحابها، عربية لأصحابها، وكما يعبر التوراة عن القرآن العربي بين العبرانيين أنه بلغة لكناء أعجمية كالنص التالي:

«إتْ مِي بُورِهْ دِعاهْ وِإتْ مِيْ بابِبنْ شمُوعاه غِكمو لِي مِحالاب عِتِيمٌي

مِشَادايم (٩) كي صَولاصا وصَولاصاو قولاقاو قولاقاو زعير شام زعير شام (١٠) كي بلعجي شافاه وَبِلاشُون أحِرِتْ بِدَّبِرْ اِلْ هاعام هَذِّه».

«لمن ترى يعلَّم العلم ولمن يفقَّه في الخطاب أللمفطومين عن اللبن المفصولين عن الثدي (٩) لأنه أمر على أمر أمر على أمر فرض على فرض ثم فرض على فرض هنا قليل وهناك قليل (١٠) لأنه بلهجة لكناء بشفاه أعجمية وبلسان غير لسانهم يكلم هذا الشعب»<sup>(١)</sup>.

والأعجمي على ضربين، ضربٌ أوَّل ما فيه عجمة نسبية ككل لغة لا تعرفها، وضرب آخر ما فيه إبهام وإجمال وهو لغتك إما بلكنة في لسان ناطقها، أم غرابة في نظمها ونسجها كالقائل: «ما لكم تكأكأتم كتكأكئكم على ذي جنة افرنقعوا عني».

وكأنهم تطلّبوا إليه أن ينزل لهم قرآناً أعجمياً<sup>(٢)</sup> في أي بعد من العجمة، كسائر تطلباتهم الجاهلة الهراء فجاء الجواب: ﴿وَلَوَ جَعَلَنَهُ قُرَمَانًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَنُهُ<sup>تَ</sup>رَ...﴾.

هنا لهم اعتراضان اثنان ﴿وَلَقَ جَعَلَنَهُ قُرَّمَانًا أَلَجَمِيًا﴾: ١ - ﴿لَوْلَا فُصِّلَتَهُ المَنْهُ<sup>(4</sup>) حيث أجملت فلا نفهمها كما يجب، والتفصيل هو الإفصاح عن المعنى كما هو الآن في القرآن، فخلافه أعجمي أياً كان ولا سيما إذا كان بغير لغة القرآن، ولكنه ﴿كِنَنَبُ فُصِّلَتَ اَلِنَتُهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٣)</sup>! ٢ - ﴿ءَالْجَمِيُّ وَعَرَبِيُّهُ والأعجمي هو الكتاب لو جعل أعجمياً،

- (١) راجع كتابنا (رسول الإسلام في الكتب السماوية) تجد فيه تفصيل هذه البشارة بشأن القرآن،
   وهذا النص نقلناه عن كتاب اشعياء النبي حسب الأصل العبراني .
- (٢) الدر المنثور ٥: ٣٦٧ أخرج عبد بن حميد وابن جرير عن سعيد بن جبير قال قالت قريش:
   لولا أنزل هذا القرآن أعجمياً وعربياً فأنزل الله ﴿لَقَالُوا لَوَلَا فُتَمِلَتَ عَايَنُهُ ﴾ [فُصَلَت: ٤٤]:
   أعجمي وعربي وأنزل الله تعالى بعد هذه الآية بكل لسان حجارة من سجيل.
   (٣) سورة فصلت، الآية: ٣.

والعربي هم العرب، يستنكرون ويتناكرون أن يجعل كتاب شرعتهم بغير لغتهم لا لشيء إلّا لأنهم عربٌ، يتأنفون غيرهم وغير لغتهم، ويتأنقون لأنفسهم ولغتهم، فبالإمكان أن تترجم كل لغة بلغتهم لو كان القرآن بغير لغتهم، وكما سائر المكلفين المرسل إليهم بشرعة القرآن، يستعجمون لغة القرآن فإنها غير لغتهم ولكنهم لا يتأنفون، فهم بين من يتعلم لغة القرآن، أو يتعلم من عارفها فيتفهم بذلك القرآن، وكما ترى الرعيل الأعلى من الأدباء العرب هم من غير العرب.

إن كتاباً كالقرآن، الموجه إلى العالمين كافة، لا بدّ أن ينزل بلغة من اللغات عربية كانت أم أعجمية، ولكنما العرب هم الذين يتنكرون لو جعل قرآناً أعجمياً.

لذلك ترى الجواب ألّا منعة هنا إلّا اللّاإيمان، حيث الإيمان يجد سبيله إلى شرعة القرآن بأية لغة كان: ﴿قُلْ هُوَ لِلَذِينَ ءَامَنُواْ هُدَف وَشِفَاً ﴾ أياً كان لـغـتـهـم ﴿وَالَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ؟﴾ وإن كـان بـلـغـتـهـم ﴿فِيَ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِـمْ عَمَيَّ﴾ كما قالوا ﴿لَا تَسْمَعُواْ لِمَنَا الْقُرْءَانِ وَالْغَوّا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَغْلِبُونَ﴾!

(أُوَلَتَهِكَ يُنَادَوَنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ) نداء يوم الدنيا إذ فصل بينهم وبين هدي القرآن كفرهم البعيد، فكأنهم ﴿يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدِ) وهم قريبون إلى المنادي وقريبون إلى لغة النداء، ولكن بعّدهم العداء فهم بعاد عن النداء! ومن ثم ﴿يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدِ) يوم الأخرى، حيث المنادي الملائكي لا يقربهم، فيناديهم من بُعد ترذيلاً لمكانتهم، والمنادي الإلهي يناديهم من بعيد كمنادى رذيل لا يُعباً به.

وقد تكون حكمة نزول القرآن باللغة العربية أنها أفضل اللغات وأعربها، وأنهم مبتدأ الدعوة فلتكن بلغتهم، وأنهم قومٌ لَّد ليسوا يتقبلوا قرآناً بغير لغتهم ولا يُقلبوا إليه! ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ فَأَخْتُلِفَ فِيهُ وَلَوَلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَّيِّكَ لَقُضِىَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِى شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ (٢

المعنانة سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ تربية لهم على ضوء تربيتك، فإنها الميزان لكل العالمين، أتراها هي ﴿وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْئَقَرٌ وَمَتَنُم إِلَى حِيزٍ ﴾<sup>(١)</sup>؟ ونحن نرى عذابات الاستئصال تترى في المكذبين بآيات الله طيلة التاريخ الرسالي، فلماذا قضي عليهم دون قوم موسى!

هنا ﴿لَقُضِى بَيْنَهُمَ ﴾ والاستئصال قاض عليهم، فإنما القضاء بينهم إزالة للاختلاف بخارقة مارقة تجلي لهم الحق عياناً بعد بيان، وتلجئهم إلى الإيمان بعد شك قاصد مريب، ولكنما الدار دار ابتلاء وامتحان، وليست دار فصل وحسبان، إذاً يذرهم واختلافهم في خوضهم يلعبون، وفي غيهم يترددون.

ثم الشك منه مريب وهو أشره ومنه لا يريب، فهم يظهرون شكهم بمظهر المريب، ثم وليس العمل الصالح لصالح الرب، إلّا لأنفس المربوبين يوم الدنيا ويوم الدين ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ﴾ أن يسيِّر على غير الصالح ثم يحاسب عليه، ظلماً ذا بعدين يجعل من ربك ظلاماً للعبيد!

صحيح أن من أساءَ تعدياً على مَن سواه فقد أساء على مَن سواه، ولكن المحور الرئيسي في ردة فعله ليس إلا المسيء نفسه، وكما العمل الصالح على سواء.

فالإساءة والإصلاح غير المتعديين هما لزام المسيء والمصلح دون سواهما، والمتعدي منهما فيه ضِعفٌ لهما إن خيراً فخير وإن شراً فشر، فصاحبه هو الأصيل في فعله وافتعاله، ثم الله لا نصيب له من خيره أو شره، ف ﴿وَاللَهُ ٱلْغَنِيُّ وَآَنْتُمُ ٱلْفُقَـرَآَةُ﴾<sup>(٢)</sup>.

- (١) سورة البقرة، الآية: ٣٦.
- (٢) سورة محمد، الآية: ٣٨.

سورة فصلت، الآيات: ٤٠ - ٥٤

إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتٍ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنثَى وَلَا تَضَعُ إِلَا بِعِلْمِهِۦ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءى قَالُوْآ ءَاذَنَكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدٍ ﴿

علم الساعة مردودٌ إليه، محفوظ لديه، لا يعدوه إلى سواه حتى رسل الله، فإذا سُئلوا عنه ردوا علمه إليه، وليس فقط علم الساعة، بل ﴿وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتِ﴾ من أوعيتها الأكمام، ﴿وَمَا تَحَمِلُ مِنَ أُنثَىٰ﴾ نباتية أم حيوانية أم انسانية أماهيه ﴿وَلَا تَضَعُ﴾ حملها ﴿إِلَا بِعِلْمِهِۦَّ﴾.

هنا ﴿مِن ثَمَرَتِ﴾ و﴿مِنْ أَنَئَىٰ﴾ تستغرق الكل من كل دونما استثناء، أنها بحيطة علمية إلهية ولا تسامى، مهما علم العالمون شيئاً ضئيلاً من هذه وتلك.

وذلك توحيد لربوبية العلم والقدرة ﴿وَيَوْمَ يُنَادِبِهِمَ﴾ إذ تقطعت الأسباب وحارت دونه الألباب ﴿أَيَّنَ شُرَكَآءِى﴾؟ الذين زعمتم أنهم فيكم شركاء، ﴿قَالُواْ ءَاذَنَّكَ﴾ إعلاماً وإعلاناً ﴿مَا مِنَّا مِن شَهِيدِ﴾ لا هنا فأنت أنت الله الواحد القهار، ولا يوم الدنيا مهما خبطنا وأخطأنا.

وهنا ﴿مِنَّا مِنْ﴾ ضاربة إلى عمقٍ بعيد من سلبية الاستغراق، فلا أحد منا يشهد أن لك شركاء! وهنالك:

﴿وَضَلَ عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظُنُوا مَا لَهُم مِّن تَّجِيضٍ ٥

فهنالك ظهور الحقايق، فليضل الشركاء المختلقون، فذواتهم هناك موجودة، وصفاتهم مفقودة، وذلك ضلالهم والضلال عنهم، أم وذواتهم مخبوَّة لترذّلها، اللّهم إلّا الأولياء الذين اتُّخذوا لله شركاء.

ولماذا هنالك «ظنوا» واحتمال المحيص لهم ساقط بما يرون من عذاب الله؟ علّهم لنكرانهم الشهداء من ناحية، ولمسة المسرحة الرحيمية لله من أخرى، قد يخلد بخلدهم أن لهم ﴿مِّن تَجِيصِ﴾ فـ ﴿وَظَنُّواْ مَا لَهُم مِّن تَجِيصِ﴾. ﴿ لَا بَسْتَمُ ٱلْإِسْكُنُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَبْرِ وَإِن مَّشَّهُ ٱلشَّرُّ فَيَئُوسٌ قَنُوطٌ ﴿ ﴾:

لاَ يَسَمَّمُ ٱلْإِنسَانُ﴾ ولا يملَّ فرِمِن دُعَآءِ ٱلْخَبَّرِ﴾ أن يدعوه طلباً في حال وفعال وقال، أو يُدعى له، فدعاء الخير يعم دعاءه الخير بنفسه أم دعاء غيره له بالخير، وسواء عنده أن يدعو ربه أم سواه، بل قد يفضل عليه سواه، ولمّا ييأس عن سواه يدعوه مخلصاً ولكي يحصل على مُناه.

فكل ما يراه خيراً يكدح في طلبه كدحاً بكل صنوف الدعاء، ولكنه ﴿وَإِن مَّسَّهُ ٱلثَّرُ فَيَتُوْشُ قَنُوطٌ﴾ كأن لم يكن هناك خير، ففي لمسة من شر ينسى كل خير قبله كأن لم يُعطَه من ذي قبل.

مجرد مس الشر يقنطه عن كل خير مأمول، وهو رسم دقيق واقع صادق للنفس البشرية لاغترارها الكادح بالسراء، وجزعها بمس الضراء.

وَلَبِنْ أَذَفَنَهُ رَجْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآَة مَسَنَّهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِى وَمَآ أَظُنُ السَّاعَة قَابِحَةُ وَلَبِن تُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسَنَىٰ فَلَنُنَبِّتَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذِيفَنَّهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ٢٠٠٠:

وما أحمقه في قولته الخواء ﴿هَٰذَا لِي﴾ نكراناً أنه لله ومن الله، دونما استحقاق له من رحمة الله، فإن كانت لك فلماذا سلبت عنك فأنت يؤوس قنوط، ثم الدنيا ليست دار جزاء يجزى فيها أهل الحق برحمة، فحتى لو كنت منهم فـ ﴿هَٰذَا لِي﴾ غلطة ثم ﴿وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَةَ قَابِمَةَ﴾ ثانية ﴿وَلَبِن رُجِعْتُ إِلَى رَبِيَ﴾ ثالثة، فهل أنت بثالوثك المنحوس تستحق رحمة ربك، والمؤمنون لا يستحقون؟

وهنا في ﴿رَبِيَّ﴾ اختصاص لربوبيته تعالى بنفسه كأنه ليس رباً لسواه، وفي «إن لي للحسني» تأكيدان اثنان أن له حسني الحياة، ولـماذا هـذه الإشراكة بالله، ونكرانه يوم لقاء الله، إذاً فالموحدون المؤمنون هنالك يحرمون، وهؤلاء الغباوى يُكرمون؟ ﴿تِلَكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَىّ ﴾<sup>(1)</sup>!.

﴿وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِسَنِ أَعْرَضَ وَنَنَا بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعَآةٍ عَرِيضٍ ٣٠٠

وهذه حالته الغفلانة الرديئة إلَّا من هداه الله.

فَنْ أَرَمَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ مَنْ أَضَلُّ مِتَنْ هُوَ فِى شِقَاقٍ بَعِيدٍ ٢٠٠٠

فهلا يكون ذلك احتمالاً يستحق الاحتياط، فماذا أخذتم لأنفسكم من وسائل الاحتياط، فإن لم يكن القرآن من عند الله فنحن وإياكم شرع سواء، لا يضرنا ما صمنا وصلينا، ولا ينفعكم متعة الحياة الدنيا.

وأما إن كان من عند الله كما تدل عليه دلائله ﴿ثُمَّ كَفَرَتُم بِهِـ﴾ فمن أضل منكم حيث عشتم في شقاق بعيد.

وذلك دليل عند فقدان الدليل، أم تعنَّتِ خانقٍ أمام الدليل، لا ينكره حتى المجانين، فالأخذ بالحائطة طريقة العقلاء، حيث الاحتياط طريق النجاة، كلما كان المحتاط له أهم فالاحتياط له أتم وأعظم.

﴿سَئُرِيهِمْ ءَايَنِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَّ أَنْفُسِمٍمْ حَتَّى يَنَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَقُّ أَوَلَمَ يَكْفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ۞ أَلَا إِنَّهُمْ فِ مِرْيَةٍ مِن لِقَآءِ رَبِّهِمٌّ أَلَاً إِنَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ تُحِيطًا ۞ :

هـنالـك آيـات تـرى بـعيـن الـفـطـرة والـعقـل والـحس أمّـاذا مـن جـوارح وجوانح، فلا حاجة إلى إراءتها، وآيات أخرى غامضة يريها الله بما يبين في \_\_\_\_\_

(١) سورة النجم، الآية: ٢٢.

كتاباته وألسنة أنبيائه أم إلهامات غيبية، وهي حالَّة حالية وماضية على أية حال، فما هي الثالثة التي ﴿سَنُرِيهِمَ﴾؟ وتبيُّن الحق في القرآن لزام كل مكلف على أية حال، وإلَّا لم تكن حجته بالغة على كل حال!

ضمير الغاب في «أنه» هو الله العزيز وكتابه العزيز، و﴿ءَايَلْنِنَا﴾ تعم التدوينية القرآنية والتكوينية الكونية، ولأن «في أنفسهم» تعم دواخل نفوسهم، وإياهم فيما بينهم، فـ ﴿فِي ٱلْأَفَاقِ﴾ تعم خوارج نفوسهم، والخارج عما بينهم، فـ «نفوسهم» تخص الدواخل، «وأنفسهم» تعمها وما بينهم.

صحيح أن بصر العين وبصيرة العقل والفطرة كافية لتبنّي أصل الإيمان بالله وكتابه، ثم الإراءة الإلهية تزيد إيماناً على إيمان: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوًا ءَامِنُواً﴾<sup>(١)</sup> وهدى على هدى: ﴿وَالَّذِينَ اَهَنَدَوَا زَادَهُمَ هُدَى﴾<sup>(٢)</sup> إلا أن لكل مستقبل من الزمن إشراقة تبيّن وإراءة فوق إراءة، هي من عوامل تبيُّن الحق في زاوية ثالثة للذين اهتدوا، ومن الأسباب القاطعة القاصعة لتبيُّنه للذين جحدوا بها، كالأخبار المستقبلة، فوقوعها كما أخبر عنها إراءة مستقبلة، وكالتقدمات العقلية والعلمية الناصعة التي ترى عياناً ما لم يكن يُرى من ذي قبل إلَّا بعين البصيرة فران للقرآن آيات متشابهات يفسرها الزمن».

فالتقدمات العقلية والعلمية هي من الآيات الأنفسية الأولى، فآفاقيتها هي الكشوف العلمية التي تكشف – دوماً – النقاب عن وجه كتاب التكوين حيث تجاوب كتاب التدوين.

والانتصارات الإسلامية هي من الأنفسية الثانية كفتح مكة وغلب الروم الكتابيين على المشركين: ﴿الَمَرَ ۞ غُلِبَتِ الزُّوْمُ ۞ فِيَ أَدَنَى ٱلأَرْضِ وَهُم مِنْ

- (۱) سورة النساء، الآية: ۱۳۲.
  - (٢) سورة محمد، الآية: ١٧.

بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُوَنُ ﴾ في بِضْعِ سِنِينَ <sup>(١)</sup> وقد حصل، أماذا من غلبات وانتصارات وسواها من ملاحم أخبر عنها القرآن ﴿سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتَنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَ أَنْفُسِهِمْ حَتَى يَبَبَيَنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾<sup>(١)</sup>.

والانهزامات لغير المسلمين هي من الآفاقية الثانية لهم، وقد يجمعها خير جمع وأفضله: ﴿وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِنَهُمُ فِي ٱلأَرْضِ...﴾<sup>(٣)</sup> حيث يعز أولياءه ويذل أعداءه، آفاق فائقة للذين آمنوا، بائقة للذين كفروا.

فالمسلمون وسواهم من الناظرين إلى القرآن يعيشون دوماً آيات الله تدوينا وتكويناً في الآفاق وفي أنفسهم، حيث يريهم الله إياها، فهما يبيّنان لنا الحق في الله، والحق في كتاب الله في مثلث التبيين – أم لأقل تقدير – في زاوية أولى، ومن ثم ثانية لتبين الحق أمام الطالبين، وإذ لم يكف ﴿أَوَلَمَ يَكْفِ بِرَبِكَ أَنَهُ كُلَ شَيَءٍ شَهِيدُكُ<sup>(ع)</sup>.

إن شهادته على كل شيء كما في آيات عدة كهذه<sup>(ه)</sup> هي حضوره علمياً

- (١) سورة الروم، الآيات: ١-٤.
- (٢) نور الثقلين ٤ : ٥٥٥ ح ٧٣ في كتاب الاحتجاج روي عن موسى بن جعفر عن أبيه عن آبائه عن الحسن بن علي علي الله في كتاب الاحتجاج روي عن موسى بن جعفر عن أبيه عن آبائه عن الحسن بن علي علي قال : إن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم قال لعلي علي في فإن هذا موسى بن عمران قد أرسله الله إلى فرعون وأراه الآية الكبرى قال له علي علي الله في الحسن كذلك ومحمد علي أرسله الله إلى فراعنة شتى مثل أبي جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وشيبة ونيبة ونيبة أرسله الله إلى فراعنة شتى مثل أبي جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وشيبة وأبي البختري والنضر بن الحارث وأبي بن خلف ومنبه ونبيه ابني الحجاج وإلى الخمسة وأبي البختري والنفر بن الحارث وأبي بن خلف ومنبه ونبيه ابني الحجاج وإلى الخمسة المستهزئين الوليد بن المغيرة المخزومي والعامر بن وائل السهمي والأسود بن عبد يغوث الزهري والأسود بن المطلب والحارث ابن الطلاطلة فأراهم الآيات في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق.
  - (٣) سورة النور، الآية: ٥٥.
- (٤) الواو هنا عطف على مثل ما ذكر حيث يصلح لأن يكفي بربك إراءة لآياته في الآفاق وفي أنفسهم.
- (٥) ﴿وَأَنتَ عَلَى كُلِّي شَيْم شَهِيدُ ﴾ [المائدة: ١١٧] ﴿إِنَّ أَلَنَّهَ عَلَى كُلِّي شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ [الحَج: ١٧] =

وقيومياً وتلقياً لأعمال وحالات، وحضوره تربوياً، فربوبيته ناصعة في كل شيء و«على» هنا تشهد أن شهادته تعالى عالية محيطة هي لزام ذوات الأشياء كيفما كانت وأنّى وأين، منذ خلقت وحتى القيامة والفناء لما يفنى!

و«ربك» حيث تعني التربية الإلهية القمة ف ﴿عَلَى كُلِّ شَيَّءٍ شَهِيدُ﴾ هي في قمة الشهادة المحيطة علواً فيها علمياً وقيومياً وتلقياً وتدليلاً له عليه، وهذه الشهادة المربعة دائبة طول الزمان وعرض المكان لكل إنس وجان.

و«العبودية جوهرة كنهها الربوبية فما فقد من العبودية وجد في الربوبية وما خفي في الربوبية أصيب في العبودية قال الله : ﴿سَنُرِيهِمْ ءَايَلِتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَّ أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ﴾ : أي موجود في غيبتك وحضرتك»<sup>(١)</sup>.

ومن تبين الحق في الله وفي القرآن وفي كل حق ما يُويه من آيته العظمى وحجته الكبرى الحجة القائم المهدي من آل محمد ﷺ <sup>(۲)</sup>.

وهكذا يتجاوبان ويتناظران كتاب التدوين القرآن وكتاب التكوين أياً كان على طول الخط منذ نزل القرآن حتى القيامة الكبرى، تجاوباً في رؤية وإراءة ﴿مَايَنِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَ أَنْفُسِمٍّمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ﴾؟

- = ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾ [سَبَل: ٤٧] ﴿وَالَنَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾ [المجادلة: ٦، والبروج: ٩] ﴿إِنَّ اللَّهَ
   تَحَانَ عَلَى حُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا﴾ [النساء: ٣٣، والأحزاب: ٥٥] وبالنسبة للأعمال: ﴿وَاللَّهُ شَهِيدً
   عَلَىٰ مَا تَشْمَلُونَ﴾ [آل عِمرَان: ٨٩] ﴿قُمَّ اللَّهُ شَهِيدًا عَلَى مَا يَفْعَلُونَ﴾ [المجادلة: ٦، والبروج: ٩] ﴿إِنَّ اللَّهُ
   عَلَىٰ مَا تَشْمَلُونَ﴾ [آل عِمرَان: ٨٩] ﴿قُلَمَ اللَّهُ شَهِيدًا عَلَى عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [المجادلة: ٢، والبروج: ٩]
  - (۱) مصباح الشريعة قال الصادق علي .
- (٢) نور الثقلين ٤: ٥٥٥ ح ٧٤ في روضة الكافي عن الطيار عن أبي عبد الله عليه في الآية قال: خسف ومسخ وقذف قال قلت «متحاربتين لهم»؟ قال: دع ذا ذاك قيام القائم وفيه عن علي بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه؟ قال سألته عن هذه الآية قال: نريهم في أنفسهم المسخ ونريهم في الآفاق انتقاض الآفاق عليهم فيرون قدرة الله تتخلّل في أنفسهم وفي الآفاق قلت له: ﴿حَتَّى يَبَنَيْنَ لَهُمَ أَنَّهُ أَلَحَقُ ﴾ [نُصَلَت: ٥٣]؟ قال: خروج القائم هو الحق عند الله تتخلّل تراه الخلق لا بد منه.

«ألا» حذارهم حذار ﴿إِنَّهُمْ﴾ غارقون ﴿فِي مِرْيَةٍ مِن لِقَاَءِ رَبِيهِمُّ﴾ هنا ويوم يقود الأشهاد «ألا» تنبهاً وحضوراً ﴿إِنَّهُ بِكُلِّ شَىْءٍ تُحِيطُكُ كما هو على كل شيء شهيد، إحاطة في مربع الشهادة، وشهادة في مربع الإحاطة لا مفلت عنه، ولا مناص عن لقائِه!

أترى بعد ذلك كله أن «هم» في سنريهم تخص الحاضرين؟ كلا إنه يعمهم والذين يلحقون بهم من خلفهم وإلى يوم الدين، يعيشون إراءة الآيات الآفاقية والأنفسية تدوينية وتكوينية! ومن المستقبل المعني في ﴿سَنُرِيهِمَ عند الموت وعند النشور، لمن عمي عن آيات الله رغم رؤيتها وإراءتها، فلا أحد إلّا وقد يرى آيات الله في الآفاق والأنفس ﴿حَقّى يَبَيَّنَ لَهُمَ أَنَّهُ الحَقِيُّهُ!.



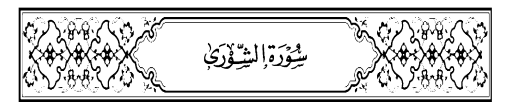
## 

177



<u>شُوْرَة</u> الشِيْفَرَيْ





مكيّة وآياتها ثلاث وخمسون

بشير ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

هنالك حواميم سبع تترى تلو بعض، ثالثتها هذه، وتزيد على الست الأخرى ﴿عَسَنَى﴾ وكلها مكية، تتلو حواميمها ذكر الكتاب إنزالاً وتنزيلاً بيّنا ومبيناً، إلّا هذه، حيث تذكر مطلق الوحي أو الوحي المطلق إلى هذا الرسول والذين خلوا، كما ويعقبه دون فصل كتاب التكوين إيحاء بتجاوب الكتابين، وتلاؤمهما، كما هما مع الحواميم. ترى وما هو السر في تتابع الحواميم السبع المكية واختصاص ثالثتها بـ ﴿عَسَقَ» ﴿اللهُ أَعْلَمُ حَيِّتُ يَجْعَلُ رِسَالَتَلَمُ <sup>(١)</sup>! ومهما يكن من شيء فلتعنِ «عسق» هنا زائداً عما عنت «حم» في الست الأخرى، وعلّ من الزائد ما يوحيه ﴿وَإِلَى اَلَٰذِينَ مِن قَبْلِكَ﴾ أو «وعلم كل شيء في ﴿عَسَقَ﴾<sup>(٢)</sup> فـ ﴿كَنَزَلِكَ يُوحِيه إجمال عن الوحي كله، أم ماذا؟، والحروف المقطعة في كل سورة

- (١) سورة الأنعام، الآية: ١٢٤.
- (٢) نور الثقلين ٤ : ٥٥٧ في تفسير علي بن إبراهيم حمد ٢ عَسَقَ ٢ هو حروف من أسماء الله الأعظم المقطوع يؤلفه الرسول ٢ والإمام ٢ في فيكون الاسم الأعظم الذي إذا دعي الله به أجاب، حدثنا أحمد بن علي وأحمد بن إدريس قالا حدثنا محمد بن أحمد العلوي عن العمركي عن محمد بن جمهور قال : حدثنا سليمان بن سماعة عن عبد الله بن القاسم عن يحيى بن ميسرة الخثعمي عن أبي جعفر ٢ قال : سمعته يقول : حم عسق عدد سني القائم صلوات الله عليه وقاف جبل محيط بالدنيا من زمردة خضراء فخضرة السماء من ذلك الجبل وعلم كل شيء في عَسَقَه ، وفي تفسير البرهان ٤ : ١١٥ بإسناده عن ابن عباس قال : حم اسم من أسماء الله تتك وعسق علم على تفسير كل جماعة ونفاق كل فرقة، وفيه في معاني الأخبار بإسناده إلى سفيان بن سعيد الثوري عن الصادق ٢ حم عسق فمعناه الحكيم المثبت العالم السميع القادر القوي .

وفي تفسير البرهان ٤ : ١١٥ بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال : حم : حتم وعين : عذاب، وسين : سنون كسني يوسف، وقاف : قذف ومسخ يكون في آخر الزمان منه بالسفياني وأصحابه وناس من كلب ثلاثون ألف يخرجون معه وذلك حين يخرج القائم ﷺ بمكة وهو مهدي هذه الأمة.

أقول: ليس لنا أن نتأكد بشيء من هذه المعاني المروية في روايات آحاد، كيف ولا نصدق تفسيراً للكتاب المفصل إلا ما وافقه أو ثبت وروده قطعيا عن أهل بيت القرآن، فبأن نحتاط في تفسير صفوة القرآن أحرى وأوجب، ورواياته آحاد ومتضاربة، فلا نصدق إلا ما يصرح أو يلوح به القرآن أو ثبت وروده عن أهله الخصوص المعصومين عليه . وقد نصدق طرفاً من «علم كل شيء في (عَسَقَ) اعتباراً بالآيات التي تليها ولا سيما (كَذَلِكَ يُوحَى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْكَ [الفورى: ٣] أن (حمّ (ل) عسرتاً. نزل من قبل وفي هذا، اللهم لا علم لنا إلا ما علمتنا. ش (تَكَادُ السَّكَرُنُ يَتَغَمَّرُن مِن فَوْقِهِنَّ...) [الشورى: ٥] لعلها توحي بتفطر ما توحيه (حمّ ش عَسَقَ (ل) كلها توحيه في دولة المهدي عَليها.

سورة الشورى، الآيات: ١ – ٨

إذا كانت عدة تجمع ك «المر - كهيعص» وكيف فصلت هنا «حم» عن «عسق» اللهم لا علم لنا إلّا ما علمتنا!.

أو ترى أن ﴿ كَذَلِكَ﴾ : الوحي البعيد البعيد في مكانته ومحتده، إشارة إلى ما بعدها من الشورى أو القرآن كله؟ كما في ﴿ذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَيَبُ فِيهِ ولكن الإشارة إلى ما مضى أحرى منها إلى ما يأتي! وما أوحي إلى الذين من قبله ليس كمثل الشورى أو القرآن كله اللهم إلّا في أصل الوحي دون شاكلته ومراتبه ومادته، حيث القرآن يفوق سائر الوحي في هذا المثلث.

أو أن «كذلك» تشير إلى «حم. عسق» في وحيها الخاص بالرسول محمد ﷺ أن النبأ الذي تحمَّله أوحي إلى الذين من قبله كما أوحي إليه.

أو أن «كذلك» تعني أمثال هذه الحروف المقطعة التي هي رموز تخص أصحاب الوحي – لا خصوص حم. عسق –؟ ولا نرى في سائر كتابات الوحي هكذا وحي مقطّع! إلّا أن يعني أصله الموحى إليهم دون كتبه في كتاباتهم.

أو أنه إشارة إلى أصل الوحي في بُعد يعم سائر الوحي لسائر المرسل إليهم دون خصوص المرسلين، لا الوحي الثنائي الذي هو وحي في وحي «حم. عسق»؟

أو أنه يعم الجميع. فـ «كذلك» الذي يوحي إليك ربك في الشورى وسائر القرآن يوحي إلى الذين من قبلك، وحي كسائر الوحي في السنة الرسالية كأصل مهما اختلفت مراتبه كيفية ومادة أم ماذا؟: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيِّنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعَدِهِمَى (<sup>٢)</sup> فالدين الوحي واحد في الكيان مهما اختلفت الشرايع إليه شكلياً وفي علو الكيان، لحد قد يعتبر سائر الوحي

- (١) سورة البقرة، الآية: ٢.
- (٢) سورة النساء، الآية: ١٦٣.

الأصيل إلى سائر أولي العزم من الرسل وجاه الوحي القمة المحمدي وصيةً: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ اللِّينِ مَا وَضَىٰ بِهِ نُوْحًا وَالَّذِيَ أَوَّحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيِّنَا بِهِ إِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىؓ أَنَّ أَفِيمُوا الدِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُوا فِيوُد . . ﴾<sup>(1)</sup> وكثيرة هذه الآيات التي تبرز مشاركة غير مشاكسة بين مدارج الوحي، اللّهم إلّا بميّزة الكمال القمة في خاتمة الوحي.

و«كذلك» مثل «حم. عسق» من الوحي الخاص المنحصر في أصحاب الوحي: المنحسر عن سواهم ﴿يُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن فَبْلِكَ﴾ مهما لم تثبت هذه الرموز في كتاباتهم وثبتت في القرآن.

فالوحي منه ذو بعد واحد كالمجرد عن الألفاظ مثل ما أوحي من محكم القرآن على قلب الرسول على ليلة القدر، أو ذو بُعدين ثانيهما بُعد الألفاظ المفصلة كالقرآن المفصل، أو ذو أبعاد ثلاثة ثالثتها الحروف التلغرافية المقطعة، فإنها مثلث الوحي: أصل المعنى – أصل اللفظ – ورمز اللفظ، و«كذلك» ككلّ أو كبعض ﴿يُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَنِيْنَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْمَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾.

وكما أن الآية توحي بعامة الوحي إلى عامة أصحاب الوحي بمختلف مدارجه، فقد تعلِّله الأسماء الخمسة الحسنى التي تليها : «وهو ١ – ﴿ الْمَزِيزُ ﴾، ٢ – ﴿ الْمَكِيمُ ﴾، ٣ – ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ ﴾، ٤ – ﴿ وَهُوَ الْمَلِيُ ﴾، ٥ – ﴿ الْمَظِيمُ ﴾ فهذه الخماسية المجيدة تعلل موجهة الوحي الرسالي إلى عامة المرسلين.

فبعزته يوحي إذ لا صادَّ يصدّه ﴿وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَى آمَرِهِ﴾<sup>(٢)</sup> والوحي من مظاهر العزة الإلهية حيث يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام، والعزة الملكية بارزة في عزة وحيه إلى أعزةٍ من خلقه ليعزز حكمه عليهم.

- سورة الشورى، الآية: ١٣.
- (٢) سورة يوسف، الآية: ٢١.

وبحكمته لم يوح إلى عامة المكلفين، حيث القلوب أوعية وخيرها أوعاها، فلا وحي إلّا إلى أوعاها، ثم بحكمته أوحى إلى كل قلب أوعى قدر وعيه وحاجة الموحى لهم، المرسل إليهم أم ماذا؟

ولأن ﴿لَمُ مَا فِي السَّمَنَوَنِ وَمَا فِي الْأَرْضَى اختصاصٌ للملكية والمالكية الحقة الحقيقية العامة للكون كله، فهو هو الموحي لتدبيره كله تشريعاً كما هنا وتكويناً كما ﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمَرَهَاً. . . ﴾<sup>(١)</sup> وكل سماء تشمل فيما تشمل كل أرض من السبع، والأمر الموحى في الكل يعم التدبير تكويناً وتشريعاً.

ولأنه ﴿أَلْمَلِيُّ﴾ في عزته وحكمته وملكيته ومالكيته، فلا ينال مَن دونه إلّا ما منحهم، فهم لا يملكون وحياً إلّا ما أوحي ﴿كَذَلِكَ يُوحِىَ . . .﴾.

ولأنه ﴿ٱلْعَظِيمُ﴾ فيها وفي علوّه فليعل وليعظم وحيه، وليعز وليحكم وحيه، وليملك ويسيطر وحيه على الموحى إليهم والموحى لهم.

هنالك تتقرر وحدة الوحي في أصله، ووحدة مصدر الوحي، فالموحي هو الله العزيز الحكيم الملك العلي العظيم، ووحدة الموحى إليهم على مدار الـزمـن ﴿ كَنَالِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ...﴾، الـوحـي الـمـثـلـث الوحدوي، قصة بعيدة المدى، قريبة الهدى، ضاربة في أعماق الزمن وأطوائه، متشابكة الحلقات وليست متشاكسة، في مناهج ثابتة الأصول مهما اختلفت الفروع.

فالله واحد، والـرسـالـة واحـدة، والأمـة واحـدة: ﴿يَآَيَّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُوْا مِنَ ٱلطَّيِّبَنتِ وَٱعْمَلُواْ صَلِيحًا ۖ إِنِّى بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ۞ وَإِنَّ هَٰذِهِ ٱَمَّتَكُمْ أَمَّةً وَجِدَةً وَآَنَا رَبُّحُمْ فَاَنَقُونِ ۞ فَنَقَطَّعُوَا أَمَرَهُمُ بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَبْهِمْ فَرِحُونَ ۞

- سورة فصلت، الآية: ١٢.
- (٢) سورة المؤمنون، الآيات: ٥١–٥٣.

كَادُ السَّمَوَتُ يَتَفَظَّرِ مِن فَوْقِهِنَ وَالْمَلَتِهِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ
 إِنَى الْأَرْضِ أَلَا إِنَّ اللَهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ 
 () 
 المَن فِي الْأَرْضِ أَلَا إِنَّ اللَهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ 
 ()

إن لتفطر السماوات من فوقهن موقعٌ في القيامة الكبرى بما يفطرها الـلَّـه: ﴿إِذَا ٱلشَمَاءُ ٱنفَظَرَتْ ۞ وَإِذَا ٱلْكَوَلِكُ ٱنَثَرَتْ...﴾<sup>(١)</sup>. حيث الـعـلـي العظيم يقضي بذلك التفطّر، ومن قبلها ومنذ خلقت موقعٌ للتفطر ﴿تَكَادُ﴾ كما هنا، وحين خلقها موقع حيث فطرت من المادة الأمّ: ﴿فَاطِرِ ٱلسَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿... فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ ٱتَٰتِيَا طَوَعًا أَوَ كَرَهَاً قَالَنَا أَلَيْنَا طَآبِعِينَ ۞

وتفطُّر السماوات حيث تكاد هو بين الواقعين: تعميراً وتدميراً، ثم وهو بين العلوّ والعظمة الإلهية: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِىُ ٱلْمَظِيمُ﴾ وبين الاتخاذ من دونه ولياً: ﴿وَالَذِينَ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ آوَلِيَآة اللَّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمَ﴾ كما ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْنُ وَلَدًا ﴾ لَقَدَ حِنْتُمْ شَيْعًا إِذَا ﴾ تَكَادُ السَّمَنوَتُ يَنَفَظَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلأَرْضُ وَتَخِرُ لَلِجَبَالُ هَدًا إِنَّ أَن دَعَوًا لِلرَّحْنَنِ وَلَدًا ﴾ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْنِي أَن يَنْعَظِرُهُ وَعَالُوا اللَّعَنَ وَعَذُ السَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلَا عَالِهُ عَلَى وَلَدًا ﴾ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْنِي أَن يَنْعَظُرُهُ وَعَنشُقُ الأَرْضُ وَتَخِرُ لَلْجَبَالُ هَدًا السَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ إِلَا عَانِ الرَّحْنِ عَبْدًا ﴾ وَمَا يَلْبَغِي لِلرَّحْنِي أَنَ يَنْعَظَرُهُ وَعَذَهُمْ ع

والفَطْر هو الشق، شقاً إلى الخلق كما شق السماوات والأرض من المادة الأم.

والمادة الأم شقّها لا من شيء إلّا إرادته، أو شقاً إلى الخراب ﴿إِذَا ٱلنَّمَآءُ ٱنشَقَتَ﴾<sup>(٥)</sup> فهناك فطر الإيجاد والتعمير، وهنا فطر الإعدام والتدمير،

- (١) سورة الانفطار، الآيتان: ١، ٢.
  - (٢) سورة الأنعام، الآية: ١٤.
- (٣) سورة فصلت، الآيتان: ١١، ١٢.
  - (٤) سورة مريم، الآيات: ٨٨-٩٤.
    - هورة الانشقاق، الآية: ١.

سورة الشوري، الآيات: ١ – ٨

ويختص الأخير بالانفطار التفطر<sup>(١)</sup> كما الأول بالفطر<sup>(٢)</sup> حيث الأولان تقبّل لفعل الفطر التدمير، والأخير هو هو الفطر للإيجاد أو التعمير.

ثم و (تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ) هنا قد تعني اقتراب الساعة فيما تعنيه من الحالة الكائنة بين فطرها وتفطرها، وإن كانت لا تعني إلّا الثانية في آيتها الثانية، وكيف لا تكاد تتفطر من فوقهن! والعظمة الإلهية من ناحية، واتخاذ أولياء من دونه من أخرى، تقتضي أن تتفطر قبل قيامتها، لولا أن ﴿وَالْمَلَتَكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمَدِ رَبِّهِمَ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ و ﴿إِنَّ ٱللَهَ هُوَ ٱلْفَقُورُ الرَّحِيمُ وَوَلَوَ يُوَالِخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظْلَمِهِم مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآتَةِ وَلَكِن يُؤَخِرُهُمْ إِلَى آجَلِ تُسَمَّى فَ<sup>(1)</sup> وَوَلَوَ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظْلَمِهِم مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآتَةِ وَلَكِن يُؤَخِرُهُمْ إِلَى آجَلِ تُسَمَّى (<sup>1)</sup> ذَاتِقَوْرَ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظْلَمِهِم مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآتَةِ وَلَكِن يُؤَخِرُهُمْ إِلَى آجَلِ تُسَمَّى (<sup>1)</sup>

وكما للعظمة الإلهية – وأن دعوا للرحمن ولداً ومن دونه أولياء – موقعها في ﴿تَكَادُ ٱلشَمَوَنُ يَتَفَطَّرَبَ﴾ كذلك للوحي الإلهي المعلَّل بخماسية الأسماء الحسنى وأخراها ﴿آلْعَظِيمُ﴾ أن يفطر القلوب ويقلبها غيرها، فـ ﴿لَوْ أَنزَلَنَا هَٰذَا آلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَآَيْتَهُم خَشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنَ خَشْيَةِ آللَهُ وَتِلْكَ آلأَمَنْنُلُ نَضَرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكُرُونَ؟<sup>(٥)</sup> فيا لقلوبنا من قساوة لا تتخشع وتتصدع من خشية الله!.

ولماذا هنا ﴿يَتَفَطَّرَكَ مِن فَرْقِهِنَّ﴾ وفي مريم «يتفطرن» دون فوقهن؟ علَّه لأن تفطرها في مريم ﴿أَن دَعَوًا لِلرَّحَٰنِ وَلَدَا﴾<sup>(٢)</sup> وهنا إضافة إليها، العظمة

- كما ﴿ ٱلسَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِذِه [المُزمَّل: ١٨].
- (٢) كـ ﴿ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ١٢: ١٠١ و١٤: ١٠ و٣٥: ١ و٣٩: ٤ و٤٢: ١١.
  - (٣) سورة النحل، الآية: ٦١.
    - (٤) سورة فاطر، الآية: ٤٥.
  - (٥) سورة الحشر، الآية: ٢١.
    - (٦) سورة مريم، الآية: ٩١.

الإلهية من فوقهن، وعظمة الوحي تكويناً وتشريعاً من فوقهن ﴿وَأَوْحَىٰ فِى كُلِّ سَمَاَهِ أَمَرَهَأَ﴾<sup>(١)</sup>، شاملاً لسماء الدنيا حين تشمل أرضنا، حيث الوحي قول ثقيل أياً كان وأيان: ﴿إِنَّا سَنْلَقِى عَلَيْكَ قَوْلَا ثَقِيلًا﴾<sup>(٢)</sup> فهاتان الفوقيتان مع ﴿أَن دَعَوْا لِلرَّحْنِنِ وَلَدًا﴾ تسبَّب أن ﴿تَكَادُ السَّمَوَتُ يَتَعَطَّرِكَ مِن فَوْقِهِنَّ ...﴾!

ثم ﴿مِن فَوْقِهِنٍّ﴾ كما تعني فوقية العظمة والوحي الإلهي، تعني كذلك نفس الفوقية السماوية أنها تتساقط بأجوائها وأجرامها.

فمن يتخذ من دون الله أولياء: ولاية إلهية من دون الله، أم جعلية من دون إذن الله ﴿الله حَفِيظُ عَلَيْهِمَ ﴾ على هؤلاء المتخذين فكرتهم وفعلتهم الخاطئة وسوف يحاسبهم عليها، وعلى الأولياء الزور الطواغيت حيث ادعوها أو قبلوها، وعلى الأولياء الأوثان وهؤلاء، فالله حفيظ عليهم بولاية التكوين والتقدير، فكيف يتخذون من دون الله أولياء؟ ﴿وَمَا آنتَ عَلَيْهِم ﴾ (هؤلاء هؤلاء) ﴿بِوَكِيـلِ): أن تمنع الطالب والمطلوب من فعلته وحالته وكالة تكوينية، وإنما لك رسالة بلاغيّة عذراً أو نذراً.

فهنا ﴿أَنَدُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمَ﴾ إنذار واحتجاج ما أخصرهما وأجملهما،

- (۱) سورة فصلت، الآية: ۱۲.
  - (٢) سورة المزمل، الآية: ٥.

فالحفاظة الإلهية على من اتخذوا من دونه أولياء حفاظة أنفسية حيث هم في حفظ الله وإن يشاء يذرهم دون حفظ فيتهدرون، وحفاظة على أعمالهم السيئة حيث تشهد عليهم يوم يقوم الأشهاد. وهذا إنذار لأولاهم وأخراهم، ثم هو حفيظ على المتخذين من دونه أولياء، لولا حفظه لهم لم يظلوا في كونهم وكيانهم فكيف يتخذون أولياء ذاتياً من دون الله أنداداً، أم جعلياً في سائر الولايات إلا التكوينية والتشريعية، فالحفيظ عليهم كما يحفظ كونهم كذلك يحفظ كيانهم، فولاياتهم غير الإلهية ليست إلاً بإذن الله فكيف يتخذون من دون الله أولياء؟ وإذا كانوا طواغيت جمع عليهم الإنذار والاحتجاج.

وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِنُنذِرَ أَمَّ الْقُـرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا وَنُنذِرَ يَوْمَ الْجُمْعِ لَا رَيْبَ فِيذٍ فَرِيقٌ فِي الْجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِبرِ ٢

﴿وَكَذَلِكَ﴾ البين المبين من آيات كما هنا وفي سائر القرآن ﴿أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا﴾ يعرب بفصيح آياته وبليغها لأعلى القمم عن أعلى القيم التي تقوّم وتقيم المكلفين على صراط مستقيم، واضحاً لا تعقيد فيه ولا ريب يعتريه ﴿لِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنَ حَوْلَمَا﴾:

ترى ما هي أم القرى ومَن هم مَن حولها؟

أم القرى هي مكة المكرمة<sup>(١)</sup> وهل إن مَن حولها هي القرى العربية من شبه الجزيرة، حيث الحول هو القرب الدائر مدار الأصل؟ أم وسائر القرى العربية من الجزيرة وسواها المتصلة بها، المجاورة لها؟ وعربية القرآن بمعنى اللغة تشمل العرب عامة من حول أم القرى أم البعيدة المنفصلة عنها! أم إن حولها تشمل كل القرى في هذه المعمورة؟ وكيف تشمل غير العربية منها

(1) الدر المنثور ٣: ٢٩ – أخرج ابن مردويه قال قال رسول الله عليه القرى مكة. أقول وتمر
 عليك أحاديث بهذا المعنى تحت الأرقام ١ – ٢ و٤ – في الصفحة الآتية.

ووحي القرآن عربياً لتنذر أم القرى ومن حولها لا يحمل إنذار غير العربي، وإن حمل وشمل فلا اختصاص لإنذاره بقرى هذه المعمورة!

أم لا ذا ولا ذاك ولا. . فعربية القرآن لا تعني خصوص اللغة حتى تختص بأصحابها، وإنما تعني وضوحها بين اللغات وعلى حدّ تعبير باقر العلوم في تفسير «عربي مبين»: يبين الألسن ولا تبينه الألسن – حيث يعرب دون تعقيد وقصور عن أعمق المعاني وأعضلها: (علم الله النازل إلى المكلفين أجمعين) بأوضح ييان وأجمله.

هنا لسان عربي مبين، وهناك لغة ﴿وَهَـٰذَا لِسَانُ عَـَرَفِتٌ تُبِينُ﴾<sup>(١)</sup>.

ولأن اللغة العربية أعرب اللغات وأوضحها، لذلك سميت عربية، ثم الله أنزل هذا القرآن بأفصحها وأبلغها كما يفهمه كل متفهم ليكون الإنذار والتبشير به شاملاً لا تبقي حجة ولا تذر.

فكما القرآن حكم عربي لا يختص بالعرب: ﴿وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ حُكْمًا

- سورة النحل، الآية: ١٠٣.
- (٢) سورة الشعراء، الآيات: ١٩٣–١٩٥.
  - (٣) سورة مريم، الآية: ٩٧.
  - (٤) سورة الدخان، الآية: ٥٨.
    - هورة إبراهيم، الآية: ٤.

عَرَبِيَّأَ. . . ﴾<sup>(١)</sup>: حكماً واضحاً لا تعقيد فيه تفهما تعقلاً وتوافقاً للعقل والفطرة والحياة ككل، ثم وتطبيقاً على الطول التاريخي والعرض الجغرافي. .

كذلك هو قرآن عربي لعلكم تعقلون وتعلمون: ﴿إِنَّا أَنَرَلْنَهُ قُرْءَنًا عَرَبِيَّا لَمَلَكُمُ تَعَقِلُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿كِنَبُّ فُصِّلَتَ ءَايَنْتُمُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ بَعْلَمُونَ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِى عِهَجٍ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ﴾<sup>(٤)</sup> حيث لا عوج فيه تعبيراً وإعراباً عن الحق، ولا معنوياً ولا في أية ناحية من نواحي البلاغ.

كما وأن الإعراب إظهار الحالة الأدبية للكلمة، والأعراب هم أهل البدو الظاهرون المتكشفون حيث لا تظلهم إلا السماء أم ماذا؟ غير البنيان في المدن – فـ ﴿ ٱلأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفَرًا وَنِفَاقًا ﴾<sup>(0)</sup> لا تعني من يتكلم بهذه اللغة، وإنما من يعيش في البوادي، حيث البعد عن مراكز التمدن الإسلامي يجعلهم بعيدين عن الإسلام فهم أشد كفراً ونفاقاً وأجدر ألّا يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله.

ثم «القرى» هي كافة المجتمعات من سائر المكلفين من الجنة والناس أجمعين أم من ذا؟ في كافة المدن الأرضية<sup>(١)</sup> والسماوية دون استئناء، وأمها هي مكة المكرمة زادها الله شرفاً.

- سورة الرعد، الآية: ٣٧.
- (٢) سورة يوسف، الآية: ٢.
- (٣) سورة فصلت، الآية: ٣.
- (٤) سورة الزمر، الآية: ٢٨.
- (٥) سورة التوبة، الآية: ٩٧.
- (٦) في تفسير البرهان ٤: ١١٥ القمي قال قال: أم القرى مكة لأنها أوّل بقعة خلقها الله من الأرض لقوله: إن أوّل بيت وضع للناس.. الأرض لقوله: إن أوّل بيت وضع للناس.. أقول: إن أمية الرسول من جهات عدة منها أنه من أم القرى، ومنها أنه لم يقرأ ولم يكتب قبل النبوة، وإن كان أقرأ القراء واكتب الكتاب بعدها ﴿وَمَا كُنتَ نَتَلُوْأَ مِن قَبِلِهِ مِن كَنّبَ وَلَا تَخْطُلُو يَبَيِبِنِكُمُ إِذَا لَآرَتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾ [العنكبوت: ٤٨] والروايات التي تكذب النسبة الأخيرة إنما =

إن الكعبة المشرفة هي أوّل بيت وضع للناس : ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَلَمِينَ﴾<sup>(١) (٢)</sup> و الله تعالى بك الأرض ومكّها من مكة، حيث حركها من حيث هي كنقطة أولى لحراكها<sup>(٣)</sup> : ﴿وَٱلأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَلُهَا ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَحَلُهَا﴾<sup>(٥) (٢)</sup>.

ثم الأرض هي أيضاً أمَّ لسائر الكرات لسبقها في خلقها عليها بـمـرحـلـتـيـن: ﴿ثُمَّ اَسْتَوَىٰٓ إِلَى اَلسَّمَآءِ وَهِىَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلاَّرْضِ اَفِتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَاً

- - سورة آل عمران، الآية: ٩٦.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٥٥٧ عن تفسير علي بن إبراهيم القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه في قوله تتخلق : ﴿لِنَنذِرَ أَمَّ ٱلْقَرَىٰ مكة وَمَنَ حَوْلَا) [الشورى: ٧]: سائر الأرض! أقول: وهذا بيان لأوسط المصاديق لـ ﴿وَمَنَ حَوْلاً) كما فسرت باقر بها «الطائف» في رواية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم سمي النبي في رواية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم سمي النبي في رواية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم سمي النبي في رواية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم سمي النبي الأمي؟ قال : نسب إلى مكة وذلك من قول الله : ﴿لَنَنذِرَ أَمَّ ٱلْقَرَىٰ وَمَنَ حَوْلاً) . وأم القرى مكة ﴿وَمَنَ حَوْلاً المناف الم من عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم سمي النبي محفر واية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم سمي النبي مم مع النبي معنو رواية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم مسمي النبي محفر وراية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر عليته لم سمي النبي مع رواية أخرى رواها العياشي عن علي بن أسباط قال : قلت لأبي جعفر بيته لم من قول الله : ﴿لَنَنذِرَ أَمَ ٱلْقَرَىٰ وَمَنَ حَوْلَاً الم من النبي محفر يومن علي بن أسباط قال : عليه من أله من يومن ما من القرى الم من الم من من من من ما من من مي النبي محفر في ألدر المنثور ٣ : ٢٩ أخرج جماعة عن ابن عباس في تفسير ﴿وَمَنْ حَوْلاً) قال : يعني ما حولها من القرى إلى المشرق والمغرب.
- (٣) في عيون الأخبار والإرشاد للديلمي أن شامياً سأل علياً عليه عن مكة المكرمة لم سميت مكة؟ فقال عليه الأن الله مك الأرض من تحتها أي دحاها. وفي رواية أخرى عنه عليه الله : فلما خلق الله الأرض دحاها من تحت الكعبة ثم بسطها علي الماء.
  - (٤) سورة النازعات، الآية: ٣٠.
    - (٥) سورة الشمس، الآية: ٦.
- (٦) القمي عن الباقر عليه قال: أم القرى مكة، سميت أم القرى لأنها أوّل بقعة خلقها الله تَمْكَن من الأرض لقوله تَمْكَن : إن أول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركاً...

قَالَتَا أَنْبُنَا طَآبِعِينَ ۞ فَقَضَىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِى يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِى كُلِّ سَمَآهِ أَمْرَهَأْ وَزَيَّنَا السَّمَآة الدُّنيَا بِمَصْبِيحَ وَحِفْظًاْ ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ۞﴾<sup>(1)</sup>.

فمكة المكرمة من الناحية التكوينية هي أم القرى، ثم وكذلك من الناحية التشريعية حيث الشرعة الإسلامية هي أم الشرائع وتلك أطفالها المتطفلة عنها وإن كانت قبلها، فهي هي المركز الرئيسي للرسالات الإلهية أولاً وأخيراً، وهي الركيزة القويمة المتينة الدائبة للرسالة الإسلامية طول الزمان وعرض المكان، ومن أمية الرسول أنه من أم القرى<sup>(٢)</sup> وأن رسالته أمّ الرسالات كلِّها ولكل القرى.

ولأن «القرى» جمع محلّى بلام الاستغراق، فهي تستغرق القرى المكلفة بهذه الشريعة العالمية في كافة أنحاء العالم بأرضه وسمائه، ﴿وَمَنَ حَوْلَمَا﴾ لا تعني الحول القريب، وإنما الحول من حيث التبعية الشرعية، وهذا يتبع في حده ما تقرره الشريعة من حدود، فـ «القرى» بجمعيتها الاستغراقية من ناحية، والحول بكونه حول الأمّ من ناحية أخرى تدلان على هذه السعة العالمية في ﴿وَمَنَ حَوْلَمَا﴾.

ومن المعروف والطبيعي أن من حول العاصمة في كل منطقة هم أتباع العاصمة وإن بعدوا عنها، والأولاد هم حول الأم أياً كانوا، فلا تعني الحول هنا وهناك المكان القريب من الأم والعاصمة، وإنما التبعية للأصل مهما كان المكان قريباً أو بعيداً، والرسالات الإلهية في القرى ليست إلّا في أمها: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّى يَبْعَتَ فِي أَمِّهَا رَسُولَا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِيَناً ﴾<sup>(٣)</sup>.

- (۱) سورة فصلت، الآيتان: ۱۱، ۱۲.
- (٢) في تفسير البرهان ٤: ١١٥ محمد بن الحسن الصفار عن أحمد بن محمد عن البرقي عن جعفر ابن محمد الصيرفي قال : سألت أبا جعفر محمد بن علي الرضا على الرضا على الماي الذي وذلك قول الأمي إلى أن قال : وإنما سمي الأمي لأنه من أهل مكة ومكة من أمهات القرى وذلك قول الله في كتابه : لتنذر أم القرى ومن حولها، وفيه عن القمي قال قال : أم القرى مكة سميت.
   (٣) سورة القصص، الآية : ٥٩.

فأم القرى هي العاصمة الوحيدة للرسالة الإسلامية العالمية –: رسالة إلى الـنـاس كـافـة: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَبَتَذِيرًا﴾ ﴿قُلْ يَتَأَبُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَمُ مُلْكُ ٱلسَّمَنِوَتِ وَٱلْأَرْضِ . . . ﴾ (٢) وليس الناس فحسب بل والجنَّة أيضاً : حيث تذكر مع الإنس أم وحدها في نطاق الرسالات الإلهية في عشرات من الآيات<sup>(٣)</sup> ثم ولا الجنة والناس فحسب بل والعالمين أجمعين: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ- لِيَكُونَ لِلْعَنْلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ (٤) ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَنْلَمِينَ ﴾ (٥) ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالِمِينَ 👹 لِمَن شَلَة مِنكُمْ أَن يَسْتَغِيمَ 🚳 (<sup>٢)</sup> فوحي القرآن ضارب إلى الأعماق في طول العالم وعرضه، من حضر ومن بلغته دعوته أياً كان وأيان: ﴿وَأُوحِيَ إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُمْ بِدٍ. وَمَنْ بَلَغٌ﴾ (٧) وأم الـقـرى هـي الـمـركـز الرئيسي والعاصمة الوحيدة الوطيدة الخالدة لهذه الرسالة والدعوة الأخيرة، فالجنة والناس أجمعون، والعالمون أجمعون أياً كانوا وأيَّان تشملهم هذه الدعوة العالمية دونما استثناء، وهم كلهم مِن «مَن حولها».

- (١) سورة سبًّا، الآية: ٢٨.
- (٢) سورة الأعراف، الآية: ١٥٨.
- (٣) ونماذج من هذه الآيات البينات كالتالية : ﴿ يَمَعَشَرَ ٱلْجَنِّ وَٱلْإِنِسِ أَلَدَ بِأَتِكُمْ رُسُلُ قِنكُمْ يَقْتُمُونَ عَلَيْكُمْ مَايَتِي ... ﴾ [الأنتام : ١٣٠] ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَمَ حَيْيرًا مِن الْجُونَ وَٱلْإِنسَ ... ﴾ [الأعرَاف : ١٧٩] ﴿قُلْ لَمِن اجْتَمَتَ ٱلْإِنسُ وَالْحِنَّ عَلَى أَن يَأْتُوا بِمِنْلِ هَذَا الْقُرْكَانِ لا يَأْتُونَ بِيشْلِهِ... ﴾ [الإسرَاء : ٨٨] ﴿قُلْ لَمِن الْحَدَّلَ فِي أُسَو قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجُنِي وَالْإِنسَ إِنَّهُ عَلَى أَنُوا خَسِرِينَ ﴾ [الإسرَاء : ٨٨] ﴿ وَحَقَ عَلَيْهِهُ ٱلْقُولُ فِي أُسَو قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجُنِي وَٱلْإِنسَ إِنَهُ عَلَى أَنُوا خَسِرِينَ ﴾ [الإسرَاء : ٨٨] ﴿ وَحَقَ عَلَيْهِهُمُ ٱلْقُولُ فِي أُسَو قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجُنُونَ الْعَرَانِ أَنْ السَرَاء : ٢٨] ﴿ وَرَاذَ مَمَ فَا يَعْهُمُ الْقُولُ فِي أُسَو قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجُلُونَ وَٱلْمِنْ إِنَّهُ مَا أَنُوا الإَسْرَاء : ٢٨] ﴿ وَرَحَقَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُولُ فِي أُسَو قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ أَلِينِ وَٱلْبَانِ إِنَّهُ مَنْهُ إِنَاللَهُ عَالَتُهُ الْعَمْرَةُ مَنْهُوا الْعَالَانِ مَالَدَ مَنَا إِنَهُ مُسَلًا عَنْهُمُ عَنَى أَنُهُ الْعَمْرَةُ إِنّي مَا إِنَّهُمْ عَالَا أَنَ الْتُدَرَانَا عَلَيْهُمُ مَنَ أَنْهُ مَنَا إِنَّهُ مَالَةًا عَلَى وَأَنَا عَالَكُونَ عَلَيْ الْعَمْتَى وَلَوْ الْعَالَمُ مَنْعَنَا مَنْ يَعْتَا عَنْهُ عَنَانَ الْتُرَانَ الْعَرَانَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ مَالَةًا مَالْقُولُونَ إِنَّهُ مَالَكًا مَعْتَ عَلَيْنَ مِنْ الْعَنْ مَنْ الْجُنُونَ عَالَقُولُ إِلَى قَوْمِهُ مُنْذِيرِينَ إِلَى الْمُرَانِهُ فَعَامَنًا بِقُولُ مَالْقُولُ فِي أَسَو الْحَنَا الْعَنْ عَلَيْ مَالَكُ الْعَنْ عَامَالَ مُعْتَى مَنْهُ مِنْ عَالَنَ عَالَةًا مَالْحَانَا مَنْ مَنْ مَنْتَعَامُ مَالَقُولُ إِنَا مَعْتَى الْنَا عَامَا مَا عَلَنَا الْعَالَا الْعَالَى الْعَامَ مَالَكُونُ مَالَعُ مَالَا الْعَامَ مَا مَالَعُ مَالَةًا مُنَا لُ مَا عَامَا مَالَهُ مَالَكُ مَالَنَا مَالَا إِنَا مَالَكُ مَالَنَا الْعَامُ مَالَكُ مَالَكُونَ مَائِنَا مَالَقُولُ مَالَةًا مَالَةًا مَا إِنَا مَالَةً مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَالَا مَا مَالْعُنَا مَا مَا مَالَعُنُوا مَا إِنَا مَ
  - (٤) سورة الفرقان، الآية: ١.
  - (٥) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.
  - (٦) سورة التكوير، الآيتان: ٢٧، ٢٨.
    - (٧) سورة الأنعام، الآية: ١٩.

إذاً فآية أم القرى – وهي الآية الأم في التعريف بسعة هذه الرسالة – إنها تعتبر مكة المكرمة المركز الرئيسي للرسالة المحمدية على حيث صدرت وانتشرت عنها هذه الدعوة المباركة وعلى طول الزمن، والقرى هي المجتمعات العالمية والمكلفة في شتى أرجاء الكون، في هذه المعمورة أم سائر المعمورات في الأنجم، وهي كلها «من حولها» حيث الحول تعني هنا ما يناسب عمومية القرى المستفادة من مستغرق الجمع فيها، ولو أن «مَن حولها» يخص القريب منها دون الجمع، لكانت القرى هي هذا البعض فقط لا الجمع، فالمعنى: لتنذر أم بعض القرى!..

إذاً فدعوة الأم ورسالتها تشمل القرى كلها وإلا لم تكن من قراها، والقرى هم العالمون أجمعون حيث الله ربهم أجمعين : ﴿ أَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ أَلْعَلَمِينَ ﴾<sup>(1)</sup> إذاً فالخارجون عن هذه الدعوة ادعاءً وتعنتاً هم خارجون عن الناس إلى النسناس، وهم خارجون عن العالمين الأحياء، المتخلفون عن ربوبية الله! وكما أن مكة أم القرى تكويناً وتشريعاً، كذلك الرسول الأقدس وأحرى، حيث القلوب قرى وأمها ومركزها الأصيل عبر الرسالات وإلى يوم القيامة هو القلب المحمدي عليه وهنا الرسول عنه يبدأ بإنذار نفسه واصطناعه بالقرآن، ثم سائر القلوب من سائر المكلفين، خوضاً في أغوار البحار المتلاطمة من كافة المكلفين لينجي الغرقى : ﴿يَأَيُّهَا ٱلْمُزَعَلُ ﴾ وتما أنهم الميار المتلاطمة من كافة المكلفين عن مائر المكلفين، خوضاً في أغوار البحار المتلاطمة من كافة المكلفين لينجي الغرقى : ﴿يَأَيُّهَا يَعد نفسه المار المتلاطمة من كافة المكلفين لينجي الغرقى : إنترتيل يعد نفسه المار المتلاطمة من كافة المكلفين لينجي الغرقى : في أيراً أن أَن

ثم وهنالك شهادات كتابية تصدق ما شاهدنا في آية ﴿أُمَّ أَلْفُرَىٰ﴾ ففي

- سورة الفاتحة، الآية: ٢.
- (٢) سورة المزمل، الآيتان: ١، ٢.
  - (٣) سورة المزمل، الآية: ٧.

الأصل الانقلوسي من نبؤتِ هَيِّلَدِ "محمد. . كليليا»: "محمد هو الكل – في كله»: في رسالته ودعوته، كما في صفاته أم ماذا من محمدياته؟ .

وفي الأصل العبراني من فرع توراتي : حكّي النبي «وَهِر عِستي اِتْ هَغُوِيم وُبائُو حَمِّلِتْ كالْ هَغُويِم وُمِلُوْتِي اِتْ هَبَّبِتْ هَزِّه كابودْ آمَرْ بِهُواه صبائوت» :

أهيَّج كل الأمم ويأتي محمد كلّ الأمم ومرغوبهم واملأً هذا البيت من الجلال هذا أمر رب الجنود».

وفي إنجيل برنابا الحواري: (٩٦: ٨) أجاب يسوع: لعمر الله الذي تقف بحضرته نفسي إني لست مسيّاً الذي تنتظره كل قبائل الأرض كما وعد الله أبانا إبراهيم قائلاً : بنسلك أبارك كل قبائل الأرض.

وبركة هذا النسل المبارك مصرحة في الأصل العبراني من التوراة: تكوين (١٧ : ٢٠) «وُليشْمعيل شِمَعْتِيخَا هِينِّه بَرخْتي أوتو وَهِيفرتِي أوتو وهِيْربْتي أوتو بِمْتُدْ مِثْد شِنِيم عَاسارْ نِسِيْمْ يُولِدْ وِنَتِّيُو لِغُويَ غادُل»:

«ولإسماعيل سمعته: (إبراهيم) ها أنا أباركه كثيراً وأنميه كثيراً وأثمره كثيراً وأرفع مقامه كثيراً بمحمد ﷺ واثني عشر إماماً يلدهم إسماعيل وأجعله أمة كبيرة. . أبارك العالم بهم»<sup>(۱)</sup>.

لِلْنَذِرَ أُمَّ الْفَرَىٰ وَمَنَ حَوْلَمَا وَلُنَذِرَ يَوْمَ الْجَمَعِ لَا رَبِّ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ في السَّعِيرِ عطف الإنذار الثاني إلى الأول يوحي بأنه غيره، فما هو الإنذار بغير يوم الجمع؟ إن هنا نذارة ليوم الفرق الدنيا وأخرى ليوم الجمع الأخرى وكما البشارة تعمهما، إذ ليس الدين – فقط – ينحو نحو الإصلاح للأخرى، حتى يختص إنذاره وتبشيره بها، بل ويبتدئ بالأولى وينتهي إلى الأخرى،

راجع كتابنا (رسول الإسلام في الكتب السماوية) تجد تفاصيل هذه البشارات.

حيث الأولى مزرعة الأخرى، وانتفاع الزارع أو خسرانه يعمهما،.. وقد يعني الإنذار الأول – فيما يعني – إنذار المبدأ قبل المعاد، أو أن الإنذار الأول يعمهما كليهما، فلأن الثاني أهمهما يختص هو بالذكر دون الأوّل، حيث النكبات الدنيوية تتحمل بطيّات شهواتها الحاضرة، ولكنما الأخروية صارمة لا تحمل بطياتها شهوات، فالإنذار لها هي هي الأصل وللأولى الفرع.

ثم الجمع ﴿يَوْمَ ٱلْجَمْعِ﴾ يحوي جموعاً عدة: جمعاً لأجزاء كل إنسان وعظامه: ﴿ أَيَخْسَبُ آلإِسَنُ أَنَ نَجْمَعَ عِظَامَتُمُ <sup>(1)</sup> وجمعاً للخلائق المكلفين: ﴿ هَذَا يَوْمُ ٱلْفَصِّلِ جَمَعْنَكُمْ وَٱلْأَوَّلِينَ <sup>(٢)</sup> وجمعاً بين الرسل الأشهاد والمرسل إليهم المشهود عليهم: ﴿يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أَجِبْتُمْ <sup>(1)</sup> ولكي يفتح ويحكم بينهم: ﴿قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ مُوحمعاً لأصحاب الجحيم في الجحيم: ﴿إِنَّ ٱللَهُ جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْحَفِيمُ مُوجمعاً لأصحاب الجحيم في الجحيم: ﴿إِنَّ ٱللَهُ جَامِعُ ٱلْمُنَوَقِينَ وَٱلْكَفِرِينَ في جَهَنَمُ بَجَيعًا ﴾<sup>(٥)</sup> وكما يجمع أصحاب الجنة فيها: ﴿إِنَّ ٱللَهُ يَدْخِلُ ٱلَّذِينَ

وبالجمع بين العمال وأعمالهم، بينهم وبين كتبهم وشهودهم، حتى يحقق الجمع بين كل عمل وجزاءه..: ﴿لَا رَيَّبَ فِيْةٍ فَرِيقٌ فِي الْجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ﴾.

ثم الإنذار كتحقيق وإن كان مرحلياً من حيث التطبيق منذ العشيرة

- سورة القيامة، الآية: ٣.
- (٢) سورة المرسلات، الآية: ٣٨.
  - (٣) سورة المائدة، الآية: ١٠٩.
    - (٤) سورة سبأ، الآية: ٢٦.
  - (٥) سورة النساء، الآية: ١٤٠.
    - (٦) سورة الحج، الآية: ١٤.

الأقربين: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ﴾<sup>(١)</sup> إلى قوم لدّ وهم الألداء من العرب: ﴿لِتُبَشِرَ بِهِ ٱلْمُتَقِيرَنَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْمًا لُنَّا﴾<sup>(٢)</sup> وإلى من بلغ: ﴿لِأَنذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَهُ<sup>(٣)</sup> ثم إلى العالمين أجمعين: ﴿تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَلَ ٱلْفُرَقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا﴾<sup>(٤)</sup>.

ولكنما الإنذار بالقرآن ككل ليس مرحلياً، بل ﴿وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُوَا إِلَى رَبِّهِخْ<sup>(٥)</sup> ﴿وَلِنُنذِرَ أَمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَاً وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِرِّ-<sup>(٢)</sup>. والمؤمن بالآخرة لا يُحصر في أم القرى والقريبة منها، بل ويعم كل من سبيله الإيمان أيَّا كان وأيان.

ثم في المرحلية أيضاً إنما يترحّل الإنذار من عشيرته إلى قومه اللّد أياً كانوا، لا في القرى المجاورة لأم القرى، فلا العشيرة الأقربون محصورون فيها، ولا القوم اللد مخصوص بها، فالأقرب الأحرى في الإنذار هم الأقربون قرابة لا مكاناً، ثم الألداء الأشداء تعنُّتاً ومكانة لا مكاناً، ولا تصريحة أو إشارة في القرآن أن الأقرب مكاناً أحرى وأقرب في الدعوة.

ثم وللإنذار مرحلياً وسواه – كما سبق – موضع في الأولى وآخر في الأخرى كما في طيات آياته<sup>(٧)</sup> ثم وكذلك التبشير ولكن الإنذار يحتل الموقع الأعلى والركيزة الأولى في الدعوات الرسالية، فإن حمله على التقوى أقوى

- (١) سورة الشعراء، الآية: ٢١٤.
  - (٢) سورة مريم، الآية: ٩٧.
  - (٣) سورة الأنعام، الآية: ١٩.
  - (٤) سورة الفرقان، الآية: ١.
  - هورة الأنعام، الآية: ٥١.
  - (٦) سورة الأنعام، الآية: ٩٢.
- (٧) والأكثرية الساحقة من آياته تنحو منحى الأخرى لأنها أحرى وأكثر تأثيراً، وقليل منها تخص
   الأولى وثالثة تعمها .

من التبشير، فكثير هؤلاء الذين لا يهمهم ما يبشّرون به من نفع ويهمهم ما ينذَرون به من ضرٍّ، ودفع الضرر أولى من جلب النفع، والجمع أحرى!

وَلَقِ شَلَة اللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أَمَّةُ وَسِيدَةَ وَلَكِين يُدْخِلُ مَن يَشَلَهُ فِي رَحْمَتِيوً. وَالظَّلِمُونَ مَا لَحُمُ مِن وَلِقٍ وَلَا نَصِيرٍ ٢

ماذا تعني وحدة الأمة المستحيلة بما توحيه «لو»؟ أوحدة تشريعية في شرعة وهي الشرعة الكاملة الأخيرة أن يكلف المكلفين عامة بهذه الشرعة منذ آدم إلى الخاتم؟ فـ ﴿لِكُلِّ جَعَلَنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًاً وَلَوَ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَّةَ وَاحِدَةً وَلَكِن لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمٌ فَاسَتَبِقُوا ٱلْخَيْرَاتِ إِلَى ٱللَهِ مَرْجِعُكُمْ جَعِيعًا فَيُنَبِّتَكُمُ بِمَا كُنْتُمَ فِيهِ تَخْلَلُوُنَهُ<sup>(١)</sup>.

أم وحدة في ضلالة كما هم قبل البعثة : ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَبَحِدَةً فَبَعَنَ ٱلنَّهِ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ لِبَحْكُمَ بَيَنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُوْا فِيَهُ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيْنَتُ بَغَيْمًا بَيْنَهُمُ فَهَدَى ٱللَّهُ الَذِينَ تَامَنُوْا لِمَا ٱخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاهُ إِلَى مِزَعل مُسْتَقِيمٍ (<sup>1)</sup> أم وحدة في هداهم تكوينياً ﴿وَلَوَ شَاءَ ٱللَهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَى فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَهِلِينَهُ<sup>(1)</sup> أم وحدة في هداهم تكوينياً فولوً شاءَ ٱللَهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَى فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَهُ<sup>(1)</sup>

أم يجمع من لا يهتدي بسوء الاختيار إلى من يهتدي بحسن الاختيار، أن يجبر الأولين على الهدى؟ وهذه تسوية بين المتقين والفجار! : ﴿أَمْ نَجَعَلُ

- (1) سورة المائدة، الآية: ٤٨.
- (٢) سورة البقرة، الآية: ٢١٣.
- (٣) سورة الأنعام، الآية: ٣٥.
- (٤) نور الثقلين ٤: ٥٥٩ في تفسير علي بن إبراهيم في الآية قال: لو شاء أن يجعلهم كلهم معصومين مثل الملائكة بلا طباع لقدر عليه ولكن يدخل من يشاء في رحمته. .

ٱلْمُنَّقِينَ كَالْفُجَارِ<sup>(1)</sup> ثم ولا إكراه على المهدى ﴿وَلَوَ شَاةَ رَبُّكَ لَأَمَنَ مَن فِي ٱلأَرْضِ كُلُّهُمْ جَبِيمًا أَفَاَنَتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَا بِإِذِنِ ٱللَّهِ وَيَجْعَلُ الرِّحْسَ عَلَى ٱلَذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﷺ رَ<sup>(1)</sup> وَلَذَلِكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَت كَلِمَةُ رَبِكَ لَأَمَلاً نَوَ شَكَرُهُ وَلَا يَزَالُونَ تُخْلَفِينَ ﴿ وَلَا مَن وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمُ وَتَمَت كَلِمَةُ رَبِكَ لَأَمَلاً فَيَ الْوَضَ عَلَى الْذِينَ الْعَاسِ أَمَّهُ وَيَعْمَلُ

أمَّ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُوْا ٱلسَّبِّتَاتِ أَن تَجْعَلَهُمْ كَأَلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَوَاَءَ تَحَيَّنُهُمْ وَمَمَاتُهُمٌ (<sup>0)</sup>. وحدة في الثواب أو العقاب في الأخرى على اختلاف في الهدى والضلال في أولاهم! أم يُجبر الكلَّ على الضلال حتى من يَختار الهُدى لولا الإجبار، فهذا إدخال من النور إلى الظلمات لمن يهتدي لولا الإجبار، ثم تسوية ظالمة بين المهتدي والضال، وكذلك أيَّة تسوية بين الناس تكويناً أو تشريعاً في ضلال أو في هدى في الأولى أو الأخرى، كل ذلك بين انتقاص وظلم تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، وقد تعني آيتنا إحالة كافة هذه الوحدات.

ولماذا قوبلت ﴿وَالظَّلِمُونَ﴾ بـ «من يشاء» دون «العادلون»؟.. لأن ﴿مَن يَشَاءَ﴾ يعم العادلين والقاصرين غير المكلفين أو يسامح عنهم من الأطفال والمجانين والمستضعفين الذين لا يجدون حيلة ولا يهتدون سبيلاً، ﴿فَأَوْلَتَهِكَ عَسَى اللَهُ أَن يَعْفُوَ عَنَهُمَ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوًا غَفُوْرًا﴾<sup>(1)</sup> فالعذاب يخص الظالمين،

- سورة ص، الآية: ٢٨.
- (۲) سورة يونس، الآيتان: ۹۹، ۱۰۰.
- (٣) سورة هود، الآيتان: ١١٨، ١١٩.
  - (٤) سورة النحل، الآية: ٩.
  - ٥) سورة الجاثية، الآية: ٢١.
  - (٦) سورة النساء، الآية: ٩٩.

والرحمة تعم العادلين وغير المكلفين والذين يحق العفو عنهم منهم وقد سبقت رحمته غضبه، فالغضب قضية العدل وهو محدد بحدود الظلم ما لم يصح العفو، والرحمة قضية اللطف، فهي واسعة ما لم تناف العدل.

ثم ولـ ﴿مَن يَشَآءُ﴾ هنا إيحاء آخر هو أن الرحمة الإلهية لأهلها ليست مستحقة لهم واجبة على الله إلّا أن يشاء الله وقد شاءها ووعد: ﴿كَنَبَ عَلَى نَفَسِهِ ٱلرَّحْـمَةُ . . . ﴾<sup>(1)</sup> ولكنما العدل مستحق لأهله واجب على الله بربوبيته، دون إلزام من فوق إذ ليس عليه فوق، وإنما بألوهيته وربوبيته.



<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٢.

﴿ أَمِرِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِيهِ أَوْلِيَاتُهُ فَالَلَّهُ هُوَ ٱلْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِ ٱلْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ () وَمَا أَخْلَفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى ٱللَّهِ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيْبُ ٢ الْمَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَّ جَعَلَ لَكُمْ مِّن أَنفُسِكُمْ أَزْوَجُا وَمِنَ ٱلْأَنْعَامِ أَزْوَجًا ۖ يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيْ أَنَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ٢ اللهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَبْسُطُ ٱلزِزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَىْءٍ عَلِيمٌ ٢ اللَّهُ شَرَعَ لَكُم مِنَ ٱلَّذِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ نُوحًا وَٱلَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَضَيْنَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَنٌّ أَنْ أَقِيمُوا ٱلَّذِينَ وَلَا نَنَفَزَّقُوا فِيهُ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ٢٠ وَمَا نَفَرَقُوْا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغَيَّا بَيَّنَهُمْ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَت مِن رَبِّكَ إِلَىٰٓ أَجَلٍ مُسَمَّى لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِنَبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِى شَلِّكٍ مِنْهُ مُرِبٍ ۞ فَلِذَلِكَ فَأَدْعُ ۖ وَٱسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتَ وَلَا نَنْبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِن كَيَنَبٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ٱللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ لَعْمَاكُمْ وَبَيْنَكُمْ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَّا وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ٢ اللَّهِ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّنُهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَرَدِيدُ 🝈 أَمِ أَغَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَّاتُهُ هُوَ ٱلْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِ ٱلْمَوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَقَءٍ
قَدِيرٌ ٢٠٠٠:

تعني الولاية هنا – بما توحيه ﴿هُوَ ٱلْوَلِيُّ﴾ – الولاية الخاصة الإلهية في التكوين والتدبير والتشريع أم ماذا؟ فهذه الآية أخص من الأولى ﴿أَمِ أَغَذُوا مِن دُونِهِ أَوَلِيَّأَةً . . . ﴾ وقد يكون التكوار هنا توطئة لبيان مصاديق هذه الولايات الخاصة من أن الله هو المرجع في كافة الاختلافات، وأنه فاطر الأرض والسماوات وليس كمثله شيء في الأفعال والذات والصفات، وأن له مقاليد الأرض والسماوات يبسط ويقدر، وأنه الشارع من الدين شرائع. .

وَمَا آخْنَلَفَتْمَ فِيهِ مِن شَىْءٍ فَحُكْمُتُهُ إِلَى اللَّهِ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ٢٠٠

إن الاختلاف – أياً كان ومن أيَّ وأيّان – لا مرجع فيه إلّا الله، فالشيء المختلف فيه يعم كل شيء، فإن فرين شَيَوِ توحي باستغراق، وفرَفَحُكْهُ إلَى التَّوَ تحصر الحكم الفصل فيه في الله وتحسره عمن سوى الله: فرإن الْحُكَمُ إِلَّا يِتَوَ أَمَرَ أَلَا تَعْبُدُوَا إِلَا إِيَّاَهُ ذَلِكَ الَذِينُ الْفَيّتِمُ وَلَكِنَ أَحْتُمُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ <sup>(1)</sup> اللهم إلّا رسول الله أو وليه الذي يحمل أمره عن الله: فيتايي المُعَمَّمُ الَذِينَ ، امَنُوَا أَطِيعُوا الله وَالَيوُلَ وَأَوْلِ اللَّمْ مِنْ مِنْكُرٌ فَإِن لَنَزَعُمُمَ فِي فَنْ وَ فَرُدُوهُ إِلَى الله وَالَزَسُولِ إِن كُمُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالَيوُو اللهِ أو وليه الذي يحمل أمره عن الله: في يَعْمَو فَرُدُوهُ وَالرَّسُولِ إِن كُمُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ مَا اللهِ أو وليه الذي مَنْكُرُ فَان نَنزَعُمُ فِي فَنْيَو فَرُدُوهُ إِلَى الله وَارَسُولِ إِن كُمُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْبَوْوِ اللهِ أو وليه الذي يحمل أمره عن الله: في أَلَيَو مثلث الطاعة هذه هي طاعة الله، ثم الرسول وقد فصلت طاعته عن طاعته مثلث الطاعة هذه هي طاعة الله، ثم الرسول وقد فصلت طاعته عن طاعته انفصال الفرع عن الأصل<sup>(٣)</sup> ووحد هذا الفرع مع فرعه فرَأُولِ الأَمْنِ مِنكُرٌ ا

- (١) سورة يوسف، الآية: ٤٠.
  - (٢) سورة النساء، الآية: ٥٩.
- (٣) كما في الآيات التالية : ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَحْدَرُواْ ﴾ [المائدة: ٢٢] قل ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ) كما في الآيات التالية : ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا ) كما في الرَّسُولُ فَإِن تَوَلَيْتُمُ فَإِنَّهُمَا عَلَى =

كما وحد ثانية في الرد إلى الرسول، ثم جمعت الثلاث في طاعة الله ﴿ إِن كُمُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَهِ...﴾!.

فهنا تُعنى من طاعة الله طاعته في كتابه، ومن طاعة الرسول طاعته في سنته، ومن طاعة أولى الأمر طاعتهم في حمل السنة كما حمّلوا.

وقد توحّد طاعة الرسول مع الله حين تعني مطلق الطاعة : ﴿قُلْ أَطِيعُوا ٱللَّهُ وَالرَّسُولَتُ. . . ﴾<sup>(١) (٢)</sup> فـ ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَفَدَ أَطَاعَ ٱللَّهُ<sup>(٣)</sup> كما قد يوحد الحكمان : ﴿وَلِذَا دُعُوَا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. لِبَحْكُمُ بَيَنَهُمْ إِذَا فَرِيْقُ مِّنْهُم مُعْرِضُونَ﴾<sup>(٤)</sup> .

والحكم في آيتنا كأضرابها يعم التكويني والتشريعي في الأولى وفي الأخرى، فكما الله هو الحام يوم الدنيا، كذلك هو الحاكم يوم الدين: ﴿أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَخْلَفُونَ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿فَاللَّهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَكَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَاللَّهُ يَحَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِتُكْمِدٍ. وَهُوَ سَرِيعُ الْجِسَابِ﴾<sup>(٧) (٨)</sup>.

إذاً فلا حكم في أي خلاف إلَّا لله، يستفاد متنا من كتاب الله، وهامشاً

- = رَسُولِنَــا ٱلْبَلَنغُ ٱلْشِينُ﴾ [النَّفَابُن: ١٢] ﴿قُلْ أَطِيعُوا ٱلَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولُ فَلِمِت تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا طَيْهِ مَا حُولَ وَعَلَيْكُمْ مَّا حُيِّلْشُرُّ﴾ [النُّور: ٥٤].
  - سورة آل عمران، الآية: ٣٢.
- (٢) كما في التالية أيضاً: ﴿وَأَطِيعُوا أَنَّهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (آل حِمرَان: ١٣٢] ﴿وَأَطِيعُوا أَنَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنْذَرْعُوا فَنَفْشَلُوا (الأنقَال: ٤٦] ﴿وَمَن يُطِيعِ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَيَخْشَ اللَّهُ وَيَتَقْدِ فَأُوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْفَايَرُونَ (النُور: ٥٢].
  - (٣) سورة النساء، الآية: ٨٠.
  - (٤) سورة النور، الآية: ٤٨.
  - هورة الزمر، الآية: ٤٦.
  - (٦) سورة البقرة، الآية: ١١٣.
  - (٧) سورة الرعد، الآية: ٤١ .
- (٨) نور الثقلين عن تفسير القمي ﴿وَمَا أَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الشورى: ١٠] من المذاهب واخترتم لأنفسكم من الأديان فحكم ذلك كله إلى الله يوم القيامة.

وشرحاً من سنة رسول الله، ثم لا حكم لسواه، حيث الرجوع فيما اختلف فيه إلى غير الله لا يزيل الخلاف، وقد يزيد خلافات على خلاف، حيث الحيطة العلمية والحكمة العالية والرحمة الواسعة خاصة بالله، وهي هي التي تزيل الخلافات.

فالرجوع إلى القياسات والاستحسانات أم ماذا مما لم يأمر به الله أو نهى عنه رجوع إلى آجن ماجن، كما الرجوع إلى من لا يتبنّى من الفقهاء في حكمه كتاب الله وسنة رسول الله رجوع إلى الطاغوت، فلا حكم إلّا لله!.

إن كتاب الله هو المرجع الرئيسي في أي حكم وفي أية خلافات، يُتبنّى في كل شارد ووارد، يعرف به الغث عن السمين والخائن عن الأمين، فما وافق كتاب الله هو وارد وما خالفه فهو مارد.

إذَالِكُمُ اللَّهُ رَبِّى الملك المولى في التكوين وفي التشريع وفي كل شي،
 أَلَنَّهُ لَكُل شيء (رَبِّى) حيث رباني ما لم يرب أحداً من العالمين (عَلَيْهِ)
 لا سواه (تَوَكَمَ لَتُه في أموري كلها (وَإِلَيْهِ لا سواه (أَيْبَهُ): رجوعاً إليه
 عما سواه، وتوكلاً عليه دون من سواه، توكلاً وإنابة في التكوين والتشريع
 سواء.

هذه الآية بما قبلها وما بعدها إلى الآية (١٦) تستعرض جذور الولاية الإلهية في التكوين والتشريع، وأنه لا ندّ له ولا ضدّ فيهما وفي سائر شؤون الألوهية، اللهم إلّا الدعوة إلى الله فهنا الولاية الشرعية لمن يصطفيه من عباده.

﴿فَاطِرُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَمِنَ ٱلأَنْعَـٰدِ أَزْوَجًا يَذْرَؤُكُمْ فِيهٍ لَيْسَ كَمِثْلِهِ۔ شَخَّةٌ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ٢٠٠

آية عديمة النظير من محكم القرآن ترجع إليها ما تشابه منه في كيان الألوهية، تستأصل كل مماثلة بين الله وسواه، في ذات أو صفات أو أفعال، تبين خلقه عنه مباينة كينونة في ذات وصفة، وأنه باين عن خلقه وخلقه باين عنه، لا هو في خلقه ولا خلقه فيه.

فالمثل هو الشبيه أياً كان وإن بعيداً شبهاً واحداً في مليارات أو اللّانهايات، فعالم الخلق أشباه في أشباح مهما اختلفت الصور والماهيات، حيث المادة لزامها الذاتي التركُّب والتغير والحركة والزمان أياً كان وأيَّان، والله مجرد عن المادة والماديات فلا يشبهها في ذوات أو صفات أم ماذا إلا في مقام تحبير اللغات دون الحقيقة والذات، فـ «سبحان من لا يُحد ولا يوصف ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ سَيَ مَثَل له من أدنى وأعلى: ﴿وَلِنَهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَى وَهُوَ

(١) نور الثقلين عن أصول الكافي سهل عن إبراهيم بن محمد الهمداني قال: كتبت إلى الرجل عنهم من يقول جسم ومنهم من يقول صورة فكتب بخطه: سبحان...

أقول: هنا العجب العجاب من التفاسير الأثرية بين الفريقين، من كثرة أحاديث الشيعة الإمامية حول الآية كما نذكر طرفاً منها، وقلة أو عدم أثر من الأحاديث حول نفي المماثلة بين الله وخلقه من السنة وهذا مما يحير العقول كيف لم يرووا ولا حديثاً واحداً يشابه آية نفي المثل عن الله تعالى، سبحانه وتعالى عما يصفون! وعن أمير المؤمنين عظيمًة أنه قال له رجل: أين المعبود؟ فقال عظيمة لا يقال له: أين؟ لأنه أين الأينية، ولا يقال له: كيف؟ لأنه كيف الكيفية، ولا يقال له: ما هو؟ لأنه خلق الماهية. سبحانه من عظيم تاهت الفطن في تيار أمواج عظمته وحصرت الألباب عند ذكر أزليته وتحيرت العقول في أفلاك ملكوته.

وقال على التقوا أن تمثلوا بالرب الذي لا مثل له أو تشبهوه بخلقه أو تلقوا عليه الأوهام أو تعملوا فيه الفكر وتضربوا له الأمثال أو تنعتوه بنعوت المخلوقين فإن لمن فعل ذلك ناراً. وعن الإمام الرضا علي من شبه الله بخلقه فهو مشرك ومن وصفه بالمكان فهو كافر... وعن علي بن أبي حمزة قال قلت لأبي عبد الله علي المعت هشام بن الحكم يروي عنكم أن الله جل وعز جسم صمدي نوري معرفته ضرورة يمن بها على من يشاء من خلقه، فقال علي ال سبحان من لا يعلم كيف هو إلا هو ليس كمثله شيء وهو السميع البصير لا يحد ولا يحس ولا يجس ولا يمس ولا يدركه الحواس ولا يحيط به شيء لا جسم ولا صورة ولا تحفيظ ولا تحديد. أَلْمَنِيْزُ ٱنْحَكِمُ (<sup>()</sup> ﴿وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَتَلَىٰ فِي ٱلسَّمَاؤَتِ وَٱلْأَرْضَّ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِمَ <sup>(۲)</sup> فمِثله مستحيل ذاتياً وجعلياً، ومثَله كافة الكائنات جعليّاً على درجاتها وكما يعنيه الحديث القدسي «عبدي أطعني حتى أجعلك مَثَلي. . <sup>(۳)</sup> وهذا من المَثَل الأعلى الذي يحصل بالعبودية، فمن المَثلَ لله ما هو حاصل بأصل الخلق، فإنه الآية، وفي كل شيء له آية تدل على أنه صانع، ومنه ما يحصل في تكامل الخلق بما يسعى كالعبودية، فإنها جوهرة كهنها الربوبية، أن العبد يصل في مراتب العبودية والمعرفة إلى درجة يرى بفقره غنى الله، وبجهله علم الله، وبعجزه قدرة الله، فالكنه المعرفي للعبودية عرفان الربوبية.

هذه الآية تنفي أية مماثلة بينه وبين خلقه استغراقاً لهذا النفي دون إبقاء، وقد يعني ما تعنيه «خارج عن الحدين حد التعطيل وحد التشبيه»: موجود لا كوجوداتنا، قادر لا كقدراتنا، عالم لا كعلومنا، حي لا كحياتنا، فالخلق بذاته وأفعاله وصفاته كله صفات سلبية عن ذاته وأفعاله وصفاته تعالى، فلا توجد ذاته ولا صفاته الثبوتية في خلقه أياً كان، فـ «إذا كان الشيء من مشيته فكان لا يشبه مكونه»<sup>(٤)</sup> وعلى الخلق أن يعرفوا «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَقَ<sup>\*</sup>م كما عليهم عرفان وجوده ووحدته – لعلل شتى يجمعها: فساد الخلق وإبطال الربوبية، لو لم يعرف بعدم المثل<sup>(٥)</sup> ولا

- سورة النحل، الآية: ٦٠.
- (٢) سورة الروم، الآية: ٢٧.
- (٣) فمن يقرأه «مثلي» فهو جاهل بمحكم القرآن، ومن يتردد فيه وفي «مثلي» يتجاهل بمحكم القرآن وإليكم أحاديث حول عدم التشبيه ماضية وآتية.
  - (٤) مصباح الشريعة خطبة مروية عن أمير المؤمنين (٤)
- (٥) نور الثقلين عن عيون أخبار الرضا على التي ذكر الفضل بن شاذان في آخرها
   أنه سمعها من الرضا على مرة بعد مرة وشيئاً بعد شيء : فإن قال : فلم وجب عليهم الإقرار
   بأنه ليس كمثله شيء؟

شيء فيه من جوهرية الله شيء<sup>يا(١)</sup>.

وتىرى أن الله شىيَّة تنـفى عـنـه مـمـاثـلـة كـل شىيِّ؟. أجـل إنـه شـيَّة لا كالأشياء: ﴿قُلْ أَىُّ شَيْءٍ أَكَبُرُ شَهَدَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدُا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ . . . ﴾<sup>(٢)</sup>.

إنه شيءٌ بحقيقة الشيئية وخلقه شيءٌ بمجازها اللّاحقيقية، والشيءُ الله – هو لا سواه – خالق للشيء المألوه: ﴿قُلِ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَخِدُ ٱلْتَهَدُّكُ<sup>(٣)</sup> إذاً يجوز أن يقال الله شيءٌ، أن تخرجه عن الحدين حد التشبيه وحد التعطيل<sup>(٤)</sup> أو ترى إذا كان الله شيئاً لا كالأشياء، فهل يصح القول (إنه جسم لا كالأجسام)<sup>(٥)</sup> أقول: كلّا! حيث الشيء منه جسم ومنه مجرد

قيل: العلل: منها أن يكونوا قاصدين نحوه بالعبادة والطاعة دون غيره غير مشتبه عليهم أمر ربهم وصانعهم ورازقهم، ومنها أنهم لو لم يعلموا أنه ليس كمثله شيء لم يدروا لعل ربهم وصانعهم هذه الأصنام ورازقهم هذه الأصنام التي نصبها لهم آباؤهم والشمس والقمر والنيران إذا كان جائزاً أن يكون عليهم مشتبه، وكان يكون في ذلك الفساد وترك طاعاته كلها وإرتكاب معاصيه كلها على قدر ما يتناهى من أخبار هذه الأرباب وأمرها ونهيها، ومنها أنه لو لم يجب عليهم أن يعرفوا أنه ليس كمثله شيء لجاز عندهم أن يجري عليه ما يجري على المخلوقين من العجز والجهل والتغير والزوال والفناء والكذب والاعتداء ومن جازت عليه هذه الأشياء لم يؤمن فناءه ولم يوثق بعد له ولم يحقق قوله وأمره ونهيه ووعده ووعيده وثوابه وعقابه وفي ذلك فساد الخلق وأبطال الربوبية.

وفي البحار ٣: ٢٨٧ عن الأمالي للشيخ الطوسي بسند عن محمد بن سماعة قال: سأل بعض أصحابنا الصادق عليمًا فقال: أخبرني أي الأعمال أفضل؟ قال: توحيدك لربك، قال: فما أعظم الذنوب؟ قال: تشبيهك لخالقك.

- (١) البحار ٣: ٣٩٢ عن رجال الكشي بسند عن يونس بن بهمن قال قال لي يونس: اكتب إلى أبي الحسن عليمة فاسأله عن آدم هل فيه من جوهرية الله شيء؟ قال: فكتب إليه فأجاب عليمة: هذه المسألة مسألة رجل على غير السنة، فقلت ليونس فقال: لا يسمع ذا أصحابنا فيبرؤون منك، قال: قلت ليونس يتبرؤون مني أو منك؟!.
  - (٢) سورة الأنعام، الآية: ١٩.
  - (٣) سورة الرعد، الآية: ١٦.
- ٤) نور الثقلين ٤: ٥٦١ ح ٢٩ عن التوحيد بإسناده إلى الحسين بن سعيد قال: سأل أبو
   جعفر عليه يجوز أن يقال لله أنه شيء؟ فقال: نعم تخرجه...
- (٥) البحار ٣: ٢٩٢ عن أمالي الصدوق ابن الوليد عن الصفار عن ابن معروف عن علي بن =

عن الجسم، فهو شيءٌ لا كالأشياء يعني شيءٌ مجرد سرمدي لا كالأشياء المادية الحادثة، ولكنما الجسم أياً كان يشبه سائر الأجسام في الجسمانية تركباً وتغيراً وحركة وزماناً، وإن اختلف عنها في العوارض غير الأولية، فرجسم لا كالأجسام» لا تنفي عنه المماثلة في أصل الجسمانية وإنما في البعض من ماهياتها.

ثم ترى لماذا «كمثله» لا «مثله»؟ فهل إن الكاف زائدة؟ ولا زائدة على المِثل في القرآن البالغ آياته (٧٥) وإن كانت على المَثَل في (١٣) من (٦٣) حيث المعنيان يختلفان! فهذه قولة زائدة أن الكاف هنا زائدة! .

أم تعني ما تعنيه الوارد على المثل من المشابهة؟ إذاً فهي تعني نفي أية مشابهة عن مثله تعالى لا عنه نفسه، إثباتاً لندِ له مثله، ونفياً عن مماثلة أي شيء لمثله! وقد يجاب أن هناك حقيقة وافتراضاً، فالحقيقة هي انتفاء المشابهة في هذا البين، والافتراض أنه لو كان له مثل فلا مثل لمثله، ولكنه

وهذا شبه ربه تعالى بمخلُّوق تعالى الله الذي ليس له شبه ولا مثل ولا عدل ولا نظير ولا هو بصفة المخلوقين لا تقل بمثل ما قال هشام بن سالم وقل بما قال مولى آل يقطين وصاحبه. . . ليس له مثل، مبالغة في انتفاء المثل، حال أنه لو كان له مثل واحد لجاز تعدد الأمثال، والآية في نفيها كمثله تحيل هذا الجائز على افتراض أن يكون له مثل<sup>(۱)</sup>.

أو أن الكاف تأكيد من وجه آخر لنفي المثل، ف ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَنَّ \* إنما تنفي واقع المماثلة، التي قد يظن أنها المماثلة التامة فلا تنفي غيرها، وموقف الكاف استئصال أية مماثلة بينه وبين كل شيء، أن لا مثيل له ولا ناقصاً كواحد أو كسر لغير النهاية في مليارات أو اللانهايات من كيانه سبحانه.

وعلَّ الجمع بين الوجهين أجمل، مع العلم أن الكاف ليست زائدة على أية حال.

وضمير الغائب في «كمثله» وإن كان راجعاً إلى الذات، ولكنه ذات فاطر الأرض والسماوات بما فطر وجعل وذرأ، فكما ليس كمثله شيءٌ في ذاته كذلك ليس كمثله شيءٌ في صفاته ذاتية وفعلية، فنفي المماثلة عن ذاته وفعاله، نفيٌ مضاعف عن صفات ذاته، فصفات الذات هي عين الذات، فهي إذاً في حكم الذات، وصفات الفعل صادرة عن صفات الذات، فنفي المماثلة فيها نفي – بأحرى – عن صفات الذات.

(<sup>(۲)</sup> نَسَرَحَنَ اللَّهِ عَمَّا يَعِفُونَ ( إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ( اللَّهُ <sup>(۲)</sup> : سبحانه عما يصفون من صفات لم يصف به نفسه، وسبحانه من صفات وصف به نفسه وهم يعنون بها مثل ما يعنون في أنفسهم ﴿إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخَلَصِينَ﴾ حيث يصفونه بما وصف به نفسه، قاصدين جهة السلب المعلومة، وتاركين جهة

- (۱) كما يقال فلان لا مثيل لظله وإن لم يكن له ظِلْ نفياً مبالغاً لأية مماثلة، مستأصلاً كافة جذورها.
  - (٢) سورة الصافات، الآيتان: ١٥٩، ١٦٠.

الإثبات المجهولة، فهم يسبحونه بحمده دون أن يحمدوه ناظرين إلى جهات الإثبات بالحيطة أو الإشارة العلمية، فليس للخلق من صفات الله الثبوتية إلا أنه «خارج عن الحدين حد التعطيل وحد التشبيه». فـ «للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب: نفي وتشبيه وإثبات بغير تشبيه، فمذهب النفي لا يجوز، ومذهب التشبيه لا يجوز لأن الله لا يشبهه شيء، والسبيل في الطريق الثالثة: إثبات بلا تشبيه»<sup>(1)</sup>: «خارج عن الحدين حد التعطيل وحد التشبيه».

ف «لا له مِثلٌ فيعرف بمثله»<sup>(۲)</sup> حيث «حد الأشياء كلها عند خلقه إياها إبانة لها من شبهه وإبانة له من شبهها»<sup>(۳)</sup> ف «لا يخطر ببال أولى الرويَّات خاطرة من تقدير جلال عزته لبعده من أن يكون في قوى المحدودين لأنه خلاف خلقه»<sup>(3)</sup> إنه «غير معقول ولا محدود، فما وقع وهمك عليه من شيء فهو خلافه لا يشبهه شيء ولا تدركه الأوهام كيف تدركه الأوهام وهو خلاف ما يعقل وخلاف ما يتصور في الأوهام إنما يتوهم شيء غير معقول ولا محدود»<sup>(0)</sup>.

فالقول إن لنا وجوداً كما الله موجود، فهذه مماثلة في الذات، ثم لنا صفات العلم والقدرة والحياة كما لله، ثم لنا أفعال كما لله أفعال، مهما اختلف الخلق عن الخالق في الكمال والنقص، إلّا أن المماثلة كائنة وإن في شيء من ذات أو صفات أو أفعال؟! إنه هُراءٌ جارفة وهرطقة خارفة!.

- (1) نور الثقلين ٤: ٥٦١ ح ٢٨ من كتاب التوحيد بإسناده إلى محمد بن عيسى بن عبيد الله أنه قال
   قال الرضا عظيم : . .
  - (٢) المصدر عن كتاب التوحيد خطب ثلاث لعلى على الله .
    - (۳) المصدر السابق نفسه.
    - ٤) المصدر السابق نفسه.
- ٥) المصدر بإسناده إلى عبد الرحمن بن أبي نجران قال: سألت أبا جعفر الثاني عن التوحيد فقلت: أتوهم شيئاً؟ فقال: نعم غير معقول. .

حيث إن هذه مماثلة في التعبير، وأما المعبر عنه هنا وهناك ففي غاية المباينة، فلا يُعنى من «الله واحد» إلا أنه أحدي المعنى والإنسان واحد ثنويّ المعنى: جسم وعرض وبدن وروح، فإنما التشبيه في المعاني لا غير<sup>(۱)</sup> كما لا يُعنى من «الله موجود» وجود كوجود الخلق فإنه تشبيه في الذات، وإنما يُعنى: أنه ليس بمعدوم، ثم لا نفهم من وجوده شيئاً، وكذلك علمه وحياته وقدرته، فلا نفهم منها إلا نفي الجهل والموت والعجز، لا النفي المطلق، فلا تعني وجوده وصفاته فيما نفهم إلا أنه «خارج عن الحدين حد التعطيل وحد التشبيه».

... وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَصِيرُ : سميع لا بآلة بصير لا بأداة، خارج عن تصرف الحالات «سميع لا بأذن، بصير لا ببصر»<sup>(۲)</sup>.

الآيات التي تحمل صفات إلهية تشابهها صفات خلقية تتجرد عما للخلق إلى ما يخص الخالق كالسميع – البصير – على العرش استوى أم ماذا؟

وأمّا التي تحمل صفات إلهية خاصة فلا مثيل لها في التعبير من صفات الخلق، كالسرمدي – الأزلي – عليمٌ قدير بكل شيء أم ماذا؟

وكذلك التي تحمل صفات خلقية لا تشابه الإلهية ولو في التعبير كالماشي – الراكض – الآكل – الشارب أم ماذا؟

- البحار ٣٠٤: ٣٠٤ في جواب سؤال اليهودي عن الرسول ﷺ .
- (٢) نور الثقلين ٤ : ٥٦١ ح ٣٠ في عيون الأخبار في باب ما جاء عن الرضا على من الأخبار في التوحيد حديث طويل يقول فيه على : وقلنا إنه سميع لا يخفى عليه أصوات خلقه ما بين العرش إلى الثرى من الذرة إلى أكبر منها في برها وبحرها ولا يشتبه عليه لغاتها فقلنا عند ذلك : سميع لا بإذن، وقلنا : إنه بصير لا ببصر، لأنه يرى أثر الذرة السمحاء (السوداء) في ذلك : سميع لا بإذن، وقلنا : إنه بصير لا ببصر، لأنه يرى أثر الذرة السمحاء (السوداء) في من الليلة الظلماء على المحرة السمحاء ويرى دبيب النمل في الليلة الظلماء على الصخرة السوداء ويرى دبيب النمل في الليلة الدجنة (الظلمة) ويرى مضارها ومنافعها وأثر سفادها وفراخها ونسلها فقلنا عند ذلك : إنه بصير لا كبصر خلقه .

إن الصفات من النوع الثاني والثالث لا تشابه فيها من الخالق للخلق ولا من الخلق للخالق، وإنما النوع الأول هي المتشابهة من الصفات التي لا بد من تجريدها عما لا يليق بساحة الربوبية: فيا «إلهي تاهت أوهام المتوهمين، وقصر طرف الطارفين، وتلاشت أوصاف الواصفين، واضمحلت أقاويل المبطلين عن الدرك لعجيب شأنك أو الوقوع بالبلوغ إلى علوّك، فأنت الذي لا تتناهى ولم يقع عليك عيون بإشارة ولا عبارة، هيهات ثم هيهات يا أوّلي يا وحداني يا فرداني، شمخت في العلو بعز الكبر، وارتفعت من وراء كل غورة ونهاية بجبروت الفخر»<sup>(1)</sup>.

<لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ يَبْسُطُ ٱلزِزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِ شَىْءٍ عَلِيمٌ ٢٠٠٠

آية نفي المثل تتوسط آية المقاليد وآيات الولاية في التكوين والتشريع، فالمماثلة المنفية لا تختص بالذات وصفات الذات، بل وصفات الفعل كلها من ولاية وحكم وخلق ورزق أم ماذا، فالمماثلة منفية عن صفات الفعل كما عن الذات وصفات الذات.

والقلد هو الفتل فالمقلاد آلة الفتل وسببه، فالمقاليد هي وسائل وآلات الفتل والتطويق، من علم وقدرة وحكمة محيطة بالسماوات والأرض كأنها قلادة لعنق الكون لا تدعه يتلفت شماساً دون حراس واكتراس.

له هذه المقاليد لا لسواه. فـ ﴿اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ ۞ لَمُ مَقَالِدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضُ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ ٱللَّهِ أُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ۞ (<sup>٢)</sup>. . . مقاليدها غيباً وشهادة كمفاتيحها : ﴿وَجِندَهُ مَفَاتِحُ

- البحار ٣: ٢٩٨ التوحيد للصدوق عن الإمام الحسن بن علي بن محمد ١٩٤
   إلهي...
  - (٢) سورة الزمر، الآيتان: ٦٢، ٦٣.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَمَّ إِلَّا هُوًّ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ . . . ﴾<sup>(١)</sup> ومـــن فـــروع هـــذه الحيطة الربانية ﴿يَبْسُطُ ٱلزِزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَىْءٍ عَلِيمٌ ﴾ .

فمحاولة التسوية التامة وإزالة الطبقية المالية أم ماذا، إضافة إلى أنها خلاف العدل حيث الاستعدادات فالمساعي فالاستحقاقات ليست على سواء، إنها خلاف الإرادة والحكمة الإلهية فلا تكون!.

الله تَسَرَعَ لَكُم مِنَ اللَّذِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا
 إِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَنَ أَفِيمُوا الدِّينَ وَلَا نَنَفَزَقُوا فِيهُ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا
 نَدْعُوهُمْ إِلَيْـهُ الله يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَاهُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَا يُنِيبُ ()

- سورة الأنعام، الآية: ٥٩.
- (٢) سورة الشورى، الآية: ٢٧.
- (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٤٥.

- (٤) سورة الرحد، الآية: ٢٦.
- (٥) سورة الروم، الآية: ٣٧.
   (٦) سورة سبأ، الآية: ٣٦.

هذه الآية توحّد الدين الحق وتخمّس الشرائع إليه، وفي الحق إنها تحقق حقائق عدة عديمة النظير أو قليلته في الذكر الحكيم.

منها أن دين الله واحد والشرائع إليه خمس، وقد توحيه ﴿... لِكُلِّ جَمَلَنَا مِنكُم <sup>(۱)</sup> شِرْعَة وَمِنْهَابَماً وَلَوَ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَمَلَكُم أَمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن لِيَبْلُوُنُمْ فِي مَا مَاتَنكُم <sup>(۱)</sup> شِرْعَة وَمِنْهَابَماً وَلَوَ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَمَلَكُم أَمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن لِيَبْلُوُنُمْ فَمَ مَاتَنكُم <sup>(۲)</sup> شِرْعَة وَمِنْهَابَماً وَلَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَرْجِعُكُم جَعِيما فَيُنَتِئكُم بِمَا كُمُنُمَ فِيه تَخْلَلُوُوَنَهُ <sup>(۲) (۳)</sup> وقد يعبر عن الدين بالأمر حيث الدين هو الطاعة وهي ائتمار الأمر : ﴿وَءَايَنَنهُم بَيِنَنهُم يَيْنَهُم يَوْمَ ٱلْأَمَرِ فَمَا ٱخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلُهُ بَغَيْلُ الأمر : ﴿وَءَايَنَنهُم بَيْنَنهُم يَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقَدِمَةِ فِيمَا كَلُوا فِيهِ يَغْلَلِفُونَ (<sup>3)</sup> عَلَى شَرِيمَةٍ مِنَ ٱلأَمَرِ فَأَتَّعَهَا وَلَا نَتَبِع أَهْوَآةَ ٱلَذِينَ لا يَعْلَمُونَ (<sup>4)</sup> عَلَى شَرِيمَةٍ مِنَ ٱلأَمَرِ فَأَتَعَهما وَلَا نَتَبِع أَهْوَآةَ ٱلَذِينَ لا يَعْلَمُونَ (<sup>4)</sup> عَلَى شَرِعَةٍ مِنَ ٱلأَمَرِ فَأَتَعَهما وَلَا نَتَبِع أَهْوَآةَ ٱلَذِينَ لا يَعْلَمُونَ (<sup>4)</sup> على شَرَعُوا لَهُم مِنَ الأَمْرِ فَأَتَعَهما وَلَا لَنَتَعَ أَهْوَآةَ ٱلَذِينَ لا يَعْلَمُونَ (<sup>4)</sup> مُولاء الخمسة من المشركين يوبط أية شرعة من الدين بإذن الله : شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِينِ ما لَمْ يَأْذَنَا بِهِ اللَّهُ ..... فَوَيُوا لَهُم مِنَ الذِينِ ما لَمْ يَأْذَنَا بِهِ اللَّهُ ..... وَوَاذَ أَعْمَ الْمُولاء الخمسة من الرسل الذين دارت عليهم الرحى وكما في آبَة الميثاق : وَوَاغَذَنَا مِنْهُمْ مِينَا مِنْهُ مِينَاقًا عَلِيظًا (<sup>4</sup>)</sup> لِيَسْتَلَ الصَّدوبِينَ عَنهم وَمُومَى وَعِيسَ أَبْنُ مَنْتُهُ وَاعَدًا مَنْ اللَهُ عَلَى مَا اللَّذَا عَالَكُونِ مَا عَدَي مَا عَامَهُمُ مَنْ

- (۱) «منكم» هنا كافة المكلفين طوال تاريخ الرسالات لا الأمة الإسلامية إذ ليست لها إلا شرعة واحدة هي الإسلام.
  - (٢) سورة المائدة، الآية: ٤٨.
- (٣) إن الدنيا دار بلاء وابتلاء والدين ابتلاء، واختلاف الشرعة ابتلاء، وعلى المسلم لله في هذا البين أن يستسلم لشرعة الله دون أن يتًاقل إلى ما تعوّد عليه من شرعة عنصرية أو إقليمية أم ماذا في قاسَتَبَعُوا ألْخَبَرُنَتَ؟ وهي شرعة الله الجديدة بعد التي مضت، استبقوا في الحصول عليها تسابقاً في تصديقها دون تباطوء، كما وهي داخل الشرعة أن تتسابقوا في تعلم خيراتها والتأدب بها والتخلق والتطبيق ونشرها، ﴿إِلَى أَنَوَ مَرْحِمُكُمْ جَمِيمًا؟ فالله واحد ودينه واحدة والترعة أو الشرعة الديراتها والتأديمية أم ماذا والتأدب بها والتخلق والتطبيق ونشرها، ﴿إِلَى أَنَوَ مَرْحِمُكُمْ جَمِيمًا؟ فالله واحد ودينه واحد والتأدب بها والتخلق والتطبيق ونشرها، وإلى أمتو ماحدة مهما اختلفت الشرائع إلى هذا الدين الواحد واحدة وأنتم أمة واحدة مهما اختلفت الشرائع إلى هذا الدين الواحد.
  - (٤) سورة الجاثية، الآيتان: ١٧، ١٨.
    - هورة الشورى، الآية: ٢١.

أَلِيمًا ۞<sup>(1)</sup> وهؤلاء هم أولو العزم من الرسل: ﴿فَاصْبِرَ كَمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعَجِل لَمُنْمَى <sup>(۲) (۳)</sup>.

وقد سبقت إلى هذه الوحدة الجذرية الإشارة في مطلع السورة: ﴿كَنَزَلِكَ يُوحِيَّ إِلَيْكَ وَلِكَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ﴾ إذ كمانت إيحاءً إجمالياً إلى وحدة المصدر والصادر ووحدة المنهج والناهج والاتجاه في الدين كل الدين، وهنا يفصل ما أجمله من قبل.

فَنَرَعَ لَكُمْ مِنَ اللَّذِينِ مَا وَصَىٰ . . . ﴾ توحي فيما توحي أن هذه الشرائع الخمس مثل بعض مصدراً، وكذلك صادراً، في الجذور وكثير من الفروع، فالشرعة الإسلامية هي شرعة نوح وإبراهيم وموسى وعيسى مهما اختلفت في ظواهر طقوس أم ماذا؟ . حقيقة الأصل الواحد والنشأة الضاربة في أعماق الزمان وأصوله، فكلّ من حملة الشرائع الخمس امتداد رسالي لما سلفه، وكما أن الكل لهم شرائع من دين واحد، إذاً ففيم يتقاتل ويتضارب أتباع كل شرعة مع الأخرى أو ومع شركائها في نفس الشرعة، ولماذا لا يتضام وأخيراً لماذا لا يجتمع الكل تحت الراية المحملية الشرعة، ولماذا لا يتضام وأخيراً لماذا لا يجتمع الكل تحت الراية المحملية المرعة، ولماذا لا يتضام وأخيراً لماذا لا يجتمع الكل تحت الراية المحملية التي تشمل الدين كله

فهنالك دين وأمر واحد، وهنا وهناك شرعة وشرعة إلى خمس من الدين الأمر، فلأن الله واحدٌ فدينه وأمره واحد ورسالته كذلك واحدة والمكلفون كذلك أمة واحدة لهذه الرسالة الواحدة مهما اختلفت قشور وصور من شرعة

- (١) سورة الأحزاب، الآيتان: ٧، ٨.
  - (٢) سورة الأحقاف، الآية: ٣٥.
- (٣) راجع ج ٢٦ من الفرقان تجد تفسير آية أولي العزم.

وجـاه شـرعـة : ﴿ يَتَأَيَّبُا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَنَتِ وَٱعْمَلُواْ صَلِيحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ () وَإِنَّ هَنذِي<sup>ي</sup> أُمَّتَكُمْ أُمَّةً وَبَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَنَقُونِ () فَتَقَطَّعُوا أَمَرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرُ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَثِبِمْ فَرِحُونَ () فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِيْبٍ ().

إن الشرعة هي الطريقة الواضحة البينة حيث توصل متشرعها إلى غايته القصوى وهي دين الله وأمره، أمره والائتمار به، وكما الدين هو لله ومن الله كذلك المشرع الشرعة إليه هو الله، وكما اختلاف العبادات أم ماذا صورياً في شرعة واحدة ينحو منحى هذه الشرعة، كذلك الاختلاف بين شرعة وأخرى لا ينحو إلّا منحى دين واحد هو الأمُّ للشرائع كلها، فمهما اختلفت الصور ضرورة أو ابتلاءً فالجذور واحدة هي الطاعة لأمر الله.

وترى مَن هم المخاطبون في ﴿شَرَعَ لَكُمْ ﴾ أهم الحاضرون زمن الوحي؟ وهم شرذمة قليلة من المكلفين طوال الزمن! وليست الشرعة منهم إلى سواهم! فإنما هي للعالمين، إذاً فـ «كم» هم أم القرى ومن حولها دون اختصاص بالحاضرين، وإنما الخطاب صادر من مصدر رب العالمين، فوارد - كقضية حقيقية - مورد العالمين أجمعين، ضارباً إلى أعماق الزمان والمكان أياً كان منذ بزوغه إلى يوم الدين.

ثم ولماذا «شرع» المفرد الغائب – لله – و«لكم» الحاضر للعالمين؟ علّه لأن وحي الشرع غائب عن العالمين، وأما العالمون فعليهم الحضور علمياً وعقائدياً وأخلاقياً وتطبيقياً للوحي الشرع، فهو غائب الصدور وحاضر الورود، ثم ولأن في خطابهم دون الآخرين تشريفاً للأمة المحمدية على الأمم بما أن شرعتهم برسولهم أشرف من سواها وسواه.

وإذ توحي غيبة الفعل «شرع» بغياب الوحي، فهل توحي ﴿وَصَىٰ بِهِـ نُوحًا﴾ أن وحي الشرعة إلى نوح كان وحياً غائباً عنه؟ فكيف إذاً هو نبيًّ!.

(١) سورة المؤمنون، الآيات: ٥١-٥٤.

إن الغيبة هنا غير الغيبة هناك، ففي ﴿شَرَعَ لَكُمْ﴾ غيبة الوحي حقيقة إذ لم يوح القرآن إلى العالمين دونما وسيط، وأما في ﴿مَا وَصَّىٰ بِفِ نُوحًا﴾ فوحي حاضر إلى قلب نوح عَلَيَنَهُ ولكنه لبساطته أمام سائر الوحي إلى الأربعة الآخرين، وعلوّه لهم دونه، كأنه من غائب الوحي، كما وأن سائر الوحي وجاه الوحي إلى محمد كأنه ليس وحياً، وإنما هو وصية حال أن الكل وحي حيث الكل أنبياء عظام عليهم دارت الرحى.

هنا نستوحي من مثلث التعبير: «ما وصى – والذي أوحينا إليك – وما وصينا» درجات ثلاث لوحي الشرعة إلى أولي العزم الخمسة، فأوسطها أعلاها وأولاها أدناها<sup>(۱)</sup> وآخرها أوسطها.

في سائر القرآن حيث يذكر الوحي إلى أصحابه الخصوص إنما يؤتى بصيغة الوحي حيث المقصود أصله دون درجاته بالقياس إلى بعض: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوْج وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعَدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِلَى بعض ذَ وَإِسْحَقَ وَيَعَقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَيُونُسَ وَهَرُونَ وَسُلَيَهُنَ وَمَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ٢ وَرُسُلًا قَد قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَم نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا (١) حيث جمع بين سائر الوحي إلى سائر المرسلين لأن المقام مقام استعراض أصل الوحي إلى أصحابه لا التفاضل فيه.

وأما آية الشرعة حيث تبين الشرائع الخمس إلى أولي العزم الخمسة فهي تستعرض في إشارات مراتب الوحي، فتعبِّر عن وحي القرآن بالوحي، ثم عن سائر الوحي إلى الأربعة الآخرين بالوصية.

فالوصية هي التقدم إلى الغير بما يعمل مقترناً بوعظ، وهي لم تستعمل في سائر القرآن في الوحي اللهم إلّا بدائياً كما أوحي إلى المسيح في المهد صبياً : ﴿وَأَوَّصَنِي بِٱلصَّلَوَةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمَتُ حَيَّا﴾<sup>(١)</sup> حيث المسيح لم يكن حينذاك نبياً وإنما نبِّئَ بهذا ذوداً عن أمه الطاهرة وبشارة بنبوته الآتية، إذاً فهذه الوصية كانت وحياً قبل الرسالة، وعلِّها كما أوحي إلى أم موسى أم ماذا؟ .

هذا! ثم اللهم إلّا آيتنا هذه حيث قارنت بين الوحي على محمد على هذا! ثم اللهم إلّا آيتنا هذه حيث قارنت بين الوحي على محمد على وهو في أعلى القمم – وبين الوحي إلى سائر أولي العزم من الرسل، فعبرت عن الأول بالوحي الذي ﴿أَوَحَيَّـنَآَ﴾ وعن الثاني بالوصية «وصى – وصينا» إيحاء بمدى البون بين الوحيين، وكما عبر عن الوحي على أولهم «نوح» غيني بالمفرد الغائب وعن الآخرين بالجمع الحاضر إيحاءً بالبون بين هذين أيضاً كما بينهما وبين الأول.

المحمس 
 المحمس 
 المحمس 
 المحمي تتشجروا متفرقين ، وإنما 
 إنّ أَنْعُوْا الَّذِينَ وَ لا نَنَفَرَقُوْا فِيدُهُ إنه ما شرع هذه الخمس 
 حتى تتشجروا متفرقين، وإنما 
 أَنَ أَفِيُوا الَذِينَ بَكُم بَكُل شرعة في دورها 
 وَ لَا 
 نَنَفَرَقُوْا فِيدُهُ 
 فَ مَا مَاتَنَكُمْ 
 يُنَعَمَرُ وَ مِنْعَاجًا 
 . . لِيَبَبُوْكُمُ فِي مَا مَاتَنَكُمْ 
 أَنَ الْعَرْقُوا فِيدُهُ 
 فَ مَا مَاتَنَكُمْ 
 يُنَعَمَرُ وَ مِنْعَاجًا 
 . . لِيَبَبُوْكُمُ فِي مَا مَاتَنَكُمْ 
 يُنَعَزَقُوا فِيدُهُ 
 فَ مَا مَاتَنَكُمْ 
 يُنَعَزَقُوا فَيدُو 
 فَ مَا مَاتَنَكُمْ 
 أَسَتَبَعُوا 
 أَنَ الْحَذْرُقُوا فَيدُو 
 مُنْعَدًا 
 مَا مَاتَنَكُمْ 
 أَعَاتَنَكُمْ 
 أَسَتَبَعُوا 
 أَنَ الْحَذْرُبُ 
 فَ مَا مَاتَنَكُمْ 
 فَ مَا مَاتَنَكُمْ 
 أَسَتَبَعُوا 
 أَنَ الْحَذِرُبَ 
 فَ مَا الْحَافِ 
 الْحَدْنُوا 
 أَنَ الْحَذْرُبُ 
 مُعَالًا مِنْعَامُ 
 مُعَاتَ 
 مُعَالًا 
 مُنَعَمُ 
 مُعَالًا 
 مُعَالَا 
 مُعَالَ 
 مُعَالَ 
 مُعَالَا 
 مُنَا 
 مَاتَ مَاتَعَانُ 
 مَاذَا 
 أَنَ الْحَذْرُبُولُنُهُ 
 فَ الْحَدْبُولُولُهُ 
 مُعَالَ 
 مُنَا 
 مَا 
 مُعَالَا 
 مُعَالَ 
 مُعَالَا 
 مُنْعَالِ 
 مُعَام 
 ماذا 
 ماذا 
 الشرعة الحاضرة، لا متابعة الغابرة تعوُّداً عليها أو تعصباً عنصريا أم ماذا 
 الشرعة 
 الشرعة الدين 
 فإن إقامة الدين في كل دور هي إقامة طاعة الله في أمره الحاضر، في شرعته 
 الحاضرة، 
 فالتصلُّب على الغابرة عصيان للأمر وتضييع للدين.

- (۱) سورة مريم، الآية: ۳۱.
- (٢) سورة المائدة، الآية: ٨٨.

فالتفرق في الدين: إلى هود ونصارى ومسلمين راحة للمشركين، حيث يروننا أمثالهم في تفرق الدين، متضادين متفرقين أيادي سبأ كما هم، و﴿كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشَرِكِينَ مَا نَدَّعُوهُمٌ إِلَيَـةً﴾ من وحدة الدين!

وترى المخاطبون في ﴿ أَفِيمُوا الَّذِينَ﴾ هم المسلمون؟ وهم مسلمون لا يتفرقون! أم هم عامة المكلفين؟ فإقامتهم للدين أن يقيموه في شرعته، أن يتبع الكل في كل دور شرعته الواحدة، فالترسب على شرعة سابقة نكراناً للاحقة تضييع للدين الأمر والطاعة، فإنهما الآن في الشرعة الحاضرة دون الغابرة فـ ﴿إِنَّ الَذِينَ عِندَ اللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ وَمَا اَخْتَلَفَ الَّذِينِ أُوَتُوا الْكِتَنَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْولْحُرُ بَغْيَا بَيْنَهُمَ ﴾ (أ) وقضية التسليم لأمر الله وطاعته السليمة هي الاجتماع على شرعة حاضرة للدين دون اختلاف.

فليس إقامة الدين في إقامة أصوله، والفروع متشجرة، حيث الدين يعم الأصول والفروع، فعلى المكلفين عامة أن يقيموا الدين كله في الشرعة الحاضرة: أن يتضامّ الجميع تحت راية واحدة: نوح ثم إبراهيم ثم موسى ثم عيسى ثم محمد صلوات الله عليهم أجمعين، ولا يتفرقوا في الدين، حيث التفرق في الشرائع تفرق في الدين الطاعة إلى المعصية.

المُعْتَرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْـوْ يا محمد! من وحدة الدين ودينك الموحد بين صفوف المكلفين، سواء أكانوا مشركين وثنيين أم كتابيين متحزبين: ﴿. . . وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْشَرِكِينَ ٢ مِنَ ٱلَذِبِنَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ٢ (٢).

كبر على المشركين الأولين أن ينزل عليك القرآن ولا ينزل على رجل

- (١) سورة آل عمران، الآية: ١٩.
- (٢) سورة الروم، الآيتان: ٣١، ٣٢.

من القريتين عظيم! كبر عليهم أن ينتهي سلطان الشرك المفرّق إلى سلطان الإسلام الموحّد! : ﴿أَجَعَلَ الْأَلِحَةَ إِلَنْهَا وَحِدًّا إِنَّ هَٰذَا لَنَنَءُ عُجَابٌ﴾<sup>(١)</sup>.

كبر عليهم القول: إن آباءهم ماتوا على ضلالة الجاهلية فأخذتهم العزة بالإثم!

ثم كبر على المشركين الآخرين، على المتعصبين المتعنتين من أهل الكتاب، أن ينزل هذا الدين على رجل إسماعيلي، لا إسرائيلي، فتضمحل السلطات الإسرائيلية العنصرية، والسلطات المسيحية القومية أم ماذا.

ولكن رغم أولاء وهؤلاء وأضرابهم ﴿أَلَنَهُ يَجْتَبِيَ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ﴾ وقد اجتبى محمداً ﷺ واصطفاه لهذه الرسالة السامية، وليفتح الطريق الأخيرة والشرعة الأبدية إلى الدين المتين، ويهدي به الله من ينيب.

وَمَا نَفَرَقُوْلَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيَّا بَيْنَهُمْ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِنَبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِى شَكِ مِنْهُ مُرِبٍ ٢٠٠

وَمَا نَفَرَقُوَاً﴾ في الدين: إبراهيميين – هوداً – نصارى أم ماذا – رغم وحدة الدين: الأمر والطاعة ﴿إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَاَءَهُمُ الْعِلْمُ﴾ بوحي الكتاب أن كل شرعة بعد أخرى هي شرعة من ذلك الدين، تتفق مع بعض في جذور واحدة، والشارع لا يرتضي في كل دور من الخمس إلّا شرعة واحدة.

فما تفرق الذين أوتوا شرعة من الدين إلّا بغياً بينهم، اللّهم إلا القاصرين الأتباع منهم: ﴿وَمَا نَفَرَقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَنْهُمُ الْبَيِنَةُ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿إِنَّ

- (۱) سورة ص، الآية: ۵.
- (٢) سورة البينة، الآية: ٤.

ٱلَّذِينَ فَرَّقُوْا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَسَتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمَ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

إن المتفرق في الدين شركٌ وتمزّق من سنة المشركين، والواجب الجماهيري لعامة المكلفين إقامة الوجه للدين فطرة وشرعة ﴿فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِلِّذِينِ حَنِيفَأَ فِطْرَتَ ٱللَهِ ٱلَّي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيَهَا لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱلْذِي ٱلْقَيِّدُ وَلَنكِنَ أَحَثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ () مُنِبِينَ إِلَيْهِ وَاتَفُوهُ وَأَقِبُوا الصَّلَوَةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ () مِن الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا كُلُّ حِرْبِ بِمَا لَذَيْهِمْ فَرِحُونَ ().

إن دين الفطرة ودين الوحي الشرعة متجاوبان في تلاؤم تامٍّ، فالتحزب في شرعة الدين تخلُّف عن دين الفطرة ودين الله: دين التكوين ودين التدوين المكتوبين بقلم الربوبية الصادقة، إذاّ فهو في الحق شرك برب العالمين!.

وإذا كان التفرق في شرائع الدين شركاً رغم تفرقها في قسم من طقوسها، فليكن التفرق في شرعة واحدة، تشجراً في مذهبيات وتشاجراً فيها رغم وحدة الشرعة، ليكن هذا التفرق إلحاداً إذا كان بغياً: ﴿وَاعْتَمَسِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَقُواً﴾<sup>(٣)</sup>. ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِنَنُ وَأُوْلَتَهِكَ هُمَّ عَذَابً عَظِيمٌ﴾<sup>(٤)</sup>.

فهنالك تفرق عن دين الله شركاً أو إلحاداً في الله، ثم تفرق في دين الله تحزباً في شرعة وشرعة هوداً أو نصارى أم ماذا، ثم تفرق في شرعة الله كما تفرقوا في كل شرعة، فاليهود إلى فرق والنصارى إلى فرق والمسلمون إلى فرق، وكل هذه التفرقات محكومة في ميزان الله.

- سورة الأنعام، الآية: ١٥٩.
   سورة آل عمران، الآية: ١٠٣.
- (٢) سورة الروم، الآيات: ٣٠–٣٢.
   (٤) سورة آل عمران، الآية: ١٠٥.

إن للدين حملة أولين ومتحملين آخرين، وفي الأكثرية الساحقة يختلف تفرق الآخرين عن الأولين، فالحملة الأولون – في الأكثر – لا يختلفون ويتخلفون إلا بغياً بينهم: ظلماً قاصداً بالنسبة لبعض في شرعة، أو لآخرين في شرعة أخرى، حسداً بينهم وظلماً للحقيقة ولأنفسهم، حيث تفرقوا أيادي سبأ تحت تأثيرات الأهواء والشهوات.

 وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَت مِن زَيِّكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى : ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْئَفَرُ وَمَتَنُعُ إِلَى حِينٍ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴾ بما تفرقوا ، أن يهلكهم بعذاب الاستئصال ، وفيما أهلك قروناً ليس لمجرد الاختلاف ، وإنما للتطرف في التَّرَف والتخلُف عن شرعة الله لحدّ لا يتحمله المجتمع.

هم أولاء حملة أوّلون عليهم ما عليهم ولهم ما لهم، ولكنما المتحملون الآخرون ﴿الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِنَبَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَفِى شَلِّ مِنْـهُ مُرِسٍ﴾!

أولئك اختلفوا على علم ويقين بغياً بينهم، ثم الذين ورثوا الكتاب اختلفوا على شكِ مريب، ولا يصدق هذا الفرق بين الأولين والوارثين إلّا في كتابات الوحي قبل القرآن، حيث حرفها الأولون على علم، فتفرق فيها الوارثون على شك مريب، وهو المسنود إلى ما يعتبر كحجة<sup>(٢)</sup>.

فالتفرق الحاصل عن شكِ مريب أهون ضلالاً من التفرق عن شكِ غير مريب أو عن علم، وإن اشتركت في ضلال، ولكن أين ضلال من ضلال! ثم التفرق الحاصل قصوراً دون تقصير لا عن علم ولا شك كما يحصل عند المجتهدين إذا كان عن اجتهاد صحيح يتبنى الكتاب أصلاً والسنة فرعاً، هذا

(٢) الشك المريب ما يجعل الإنسان في ريب بما فيه من مشكك في ظاهر الحجة كآيات توراتية أو إنجيلية دخيلة أو محرفة يحسبها وارث الكتاب من الوحي، والشك غير المريب ما لا يستند إلى حجة مشككة، كشك المتجادل العارف بالحق مثل الأولين.

 <sup>(</sup>۱) سورة البقرة، الآية: ۳۱.

التفرق ليس محظوراً ولا يفرِّق حيث الكل يستنبطون أحكام الله من كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ للمصيب أجران وللمخطئ أجرَّ واحد، فلا عليهم ولا لهم أن يتباغضوا، وإنما عليهم التشاور لكي ينقصوا من الخلافات ثم يرجع من سواهم إلى الأكثر بعد التشاور، كمرجعية واحدة هي الأكثرية بين المتشاورين.

وآية التفرق إنما تنذّد بالتفرق بعدما جاءهم العلم بغياً بينهم، ثم الذين ورثوهم فهم في شك مريب، وأما العلماء الربانيون المسلمون فهم لا يجتهدون على شك مريب ولا تخلفاً عن علم بغياً بينهم، وإن كان بين من يجتهد مقصِّرون حيث لا يستندون كما يجب إلى كتاب الله، وفيما تعودوا على ترك الكتاب اعتماداً على الأقوال والروايات فأصبحوا قاصرين في الرجوع إلى كتاب الله فهم أيضاً مقصرون في قصورهم تشملهم على أقل تـقـديـر ﴿وَإِنَّ الَذِينَ أُورِنُوا الَكِنَبَ مِنْ بَعَدِهِمَ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرِسٍ ﴾ إذا لـم تشملهم - ولا سمح الله - ﴿وَمَا نَفَرَقُوا إِلَا مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَهُمُ الْمِلْمُ بَغَيَا بَيْهُمَ ﴾!

وإن العقيدة هي الصخرة الصمّاء الصلبة التي يقف عليها صاحبها، فلا مأخذ لها إلّا قاطع البرهان دون شك مريب أو غير مريب، ولا يزعزعها أقاويل الأولين أم من ذا من القائلين.

المسلمون الذين يعيشون الوحي الأخير: القرآن العظيم، أولئك هم دوماً من الحملة الأولين، إذ لا تحرّف في القرآن ولا في حرف أو نقطة أو إعراب أم ماذا، فقد جاءهم علم خالص وحجة بينة كافية شافية لا تدع لهم مجالاً لشك مريب أم غير مريب، ولا لأي تفرق فيما الحجة من الكتاب قاطعة لا ريب فيها، ولو أنهم تبنّوا القرآن كأصل أصيل لزال الكثير من خلافاتهم ولكن!... ﴿ فَلِذَالِكَ فَادَعُ وَاسْتَقِمْ حَكَمَا أُمِرَتٌ وَلَا نَنْبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَٱللَّهُ مِن حَيْنَبٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ ٱللَهُ رَبُنَا وَرَبُكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْأَعْمَلُكُمْ مِن حَيْنَبٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ ٱللَهُ رَبُنَا وَرَبُكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ

آية يتيمة عديمة النظير تأمر صاحب هذه الرسالة السامية إلى الدعوة والاستقامة كما أُمر، وإلى عشرة كاملة من مناهي وأوامر هامة تتبناها الرسالة الإسلامية كأصول الدعوة: ١ - دعوة، ٢ - واستقامة، ٣ - وتركاً فيها لأهوائهم، ٤ - فوَقُلْ ءَامَنتُ، ٥ - فوَأُمِرَتُ...﴾، ٦ - فاللهُ رَبُّنَا...﴾، ٧ - فياً أعْمَلُنَا...﴾، ٨ - في حُبَّة يَيْنَنَا...﴾، ٩ - فاللهُ يَجْمَعُ... ١٠ - فوَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ؟!

وقد تشبهها آية أخرى في أصل الاستقامة إضافة إلى من تاب معه وتركاً للبعض من هذه العشرة قضية الشركة كما أضيفت أمور أخرى لنفس القضية:

﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوْا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَمِيرٌ ﴿ وَلَا تَرَكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمُ مِن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيمَاءَ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ إِلَى وَأَقِمِ الصَّلَوَةَ طَرَقِ النَّبَارِ وَزُلَفَا مِنَ الَيُّلِ إِنَّ الْحَسَنَنَتِ يُذَهِبْنَ التَّبِعَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّكِرِينَ إِلَى وَآصَبِرِ فَإِنَّ اللَهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ (<sup>(1)</sup>

فَلِلَالِكَ؟ : لأجل ذلك التفلك العارم بين الأمم، والتحزبات المفرقة في شرعة وشرعة، وكذلك في نفس كلِّ شرعة رغم أن الله واحد والدين واحد والشرعة واحدة كما الرسالة، لذلك ﴿فَاَدُعُ كَالِي وحدة الدين والشرعة، وشرعتك هي الدين كله، وهي كل شرعة من الدين قبلك، وإنها شرعة القرآن فَلَا يَأْنِيو ٱلْبَطِلُ مِنَ بَيْنِ يَدَيْدِ وَلَا مِنْ خَلَفِهِ تَنَزِيلُ مِّنَ حَكِمٍ حَمِيو (<sup>٢)</sup> ﴿فَلِنَالِكَ؟ يا قائد القيادة الجديدة الحازمة الحاسمة المديدة. . ﴿فَاَدُعُ كَالِ هذه الوحدة قائد القيادة الجديدة الحازمة الحاسمة المديدة. .

- (۱) سورة هود، الآيات: ۱۱۲–۱۱۰.
  - (٢) سورة فصلت، الآية: ٤٢.

العريقة الرفيقة الضاربة إلى أعماق الزمن ﴿وَٱسْتَقِمْ﴾ في هذه الدعوة الوطيدة دون لفتة إلى الأهواء المصطرعة حولك وحول دعوتك الموحدة إعلاناً بجديد الإيمان بقديم الدين المتين الذي شرعه الله للنبيين أجمعين.

ولأنك النبيون أجمع حيث تجمع كافة النبوات، وأن هذه أمتهم أمة واحدة، فالمكلفون أجمع أمتك أمة واحدة ﴿فَلِلَالِكَ فَاَدَّةٌ وَٱسْتَقِمْ كَمَآ أُمِرَتُّ﴾.

هنالك دعوة تجمع دعوات الرسالات كلها، فاستقامة في هذه الدعوة تجمع الاستقامات كلها، كما أن نبوتك تجمع النبوات كلها، وشرعتك هي الدين كلُّه، وهي الشرائع كلُّها!.

﴿فَادَعٌ وَاسْتَفِمْ حَكَمَا أُمِرْتٌ وَلا نَنْبَعْ أَهْوَاءَهُمْ إذ هي تـهـوي إلـى هـوّاة الحلافات والتحزبات المذهبية، إلى شفا جرف الهلكات ﴿فَلِذَالِكَ فَادَعٌ ﴾ : (أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةٌ وَجَدِلْهُم بِالَتِي هِى أَحْسَنُ إِنَ رَبَّكَ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةٌ وَجَدِلْهُم بِالَتِي هِى أَحْسَنُ إِنَ رَبَّكَ مُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَبَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿لِكُلِ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَبَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿لِكُلِ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِحُوهُ فَلَا يُنْتَزِعُنَكَ فِي ٱلأَمْنِ وَآدَعُ إِلَى رَبِيكٌ إِنَّتَ وَلَكُمْ مَالَكُو مَن مَنسَكًا (وَلَا يَصُدُنَكَ عَنْ مَايَنِتِ ٱللَّهِ بَعَدَ إِذَا أَنْزِلَتَ إِلَىٰهُ وَاتَكُ وَاتَعُمْ إِلَى مَنْتَقِيمٍ ؟ <sup>(1)</sup> وَلَكُن عُمَدُ أَعْمَالَ مُعَدًى مُسَتَقِيمٍ ؟ اللَّهُ مَعَدَ إِنَّا مُعْتَدِينَ ؟ أَنْ مَالَكُو مَنْتَقِيمٍ ؟ أَنْ مُولًا يَصُدُنَكَ عَنْ مَايَنِتَكَمَ فَي ٱلْأَمْنَ وَادَعُ إِلَى رَبِيكَ إِنَّهُ وَعَمَانَ مَاسَكًا وَلَكُ يَصُدُنَكَ عَنْ مَايَنِتِ ٱللَهُ بَعَدَ إِنَا اللَّهُ مَعْدَى إِنَا أَنْهُ إِلَى مَعْتَلَ مَنْتَ فَالْعُمُ أَعْلَمُ مَنْتَ اللهُ مُنْتَقِيمٍ ؟ الْهُمُ وَلَكُونُ مَنْ مَسَنَّ فَيَعْتَقَتْمَ مَنْ الْمُعْتَقِيمٍ ؟ أَنَ مَالَكُونُ أَنْ مَاللَهُ مَائِقُ إِلَى مَا مَعْتَلَهُ إِنَّي مَعْنَ مَالَكُونُ أَنْ مَنْ مَعْتَ مَعْتَقِيمٍ ؟ مَنْتَقَعُ مَنْتَقِيمِ ؟ أَنْ مَنْتَ مِنْتَعْتَقِيمٍ ؟ أَنْ أَنْكُلُلُ مُعْتَى عَائَكُونَ مَنْ مَا مَنْتَعَا مَالْمَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَنْتَعَا مَا مَنْتَنَهُ مَنْتَنَهُ إِنَّهُ مَنْ مَا مَنْ مَعْتَ مَنْ مَالَهُ مَنْتَعَا مَا مَنْ مَنْتَنِهُ مَنْ مَنْ مَا مَنْ مَا مُعَا مَائَنُونُ مَنْتَعُ مَنْ مَنْ مَالَكُمُ مَنْتَ مِنْ مَنْ مَنْتَ مَا مَنْ مَائَتَ مَائَةً مَنْتَعَ مَنْتَ مُنْتُ مَائَةُ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْتُ مُنْتُ مَائِلُهُ مَائَةُ مَائَةً مُنْهُ مَائَةُ مَائَةُ مُنْتُ مَا مَائَنَهُ مَائَةُ مُوالَةً مُوالَةً مُوالُكُنُ مَا مَعْتُ مَائَعُ مَنْ مَا مَائَعُ مَائَةُ مُعَنَامًا مَعْمَ مَالَكُهُ مَا مَالَعُنُ مُ مُع

هنا يمنع شرعته عن كيان الشرك أن يقول: أنا على شرعتي وأنتم على شرائعكم إبقاءً على التحزبات المذهبية – لا! وإنما هذه الدعوة دعوة إلى توحيد الأمم أن يتضامّوا تحت راية واحدة.

- (١) سورة النحل، الآية: ١٢٥.
  - (٢) سورة الحج، الآية: ٦٧.
- (٣) سورة القصص، الآيتان: ٨٧، ٨٨.

١ – ٢ ﴿فَأَدْعُ وَأَسْتَقِمْ ﴾ اطلب القوامة : لزوم المنهاج القائم دون عِوَج وعَرَج، طلباً من ربك أن يقيمك كما أمر، ومن الأمم أن يستقيموا كما أمر، دون مواربة ولا مسايرة ولا أنصاف حلول، ومن استقامتك ﴿وَأَنْ أَقِدْ وَجَهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُسْرِكِينَ ﴾ (١) ﴿فَأَقِدْ وَجَهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفًا وَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُسْرِكِينَ ﴾ (١) ﴿فَأَقِدْ وَجَهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفًا وَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُسْرِكِينَ ﴾ (١) ﴿فَأَقِدْ وَجَهَكَ لِللَّذِينِ مَنِيفًا وَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُسْرِكِينَ ﴾ (١) ﴿فَأَقِدْ وَجَهَكَ لِللَّذِينِ الْقَيَسِمِ هَوَانَ أَقِدْ وَجَهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفًا وَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُسْرِكِينَ ﴾ (١) ﴿فَأَقِدْ وَجَهَكَ لِللّذِينِ الْقَيَسِمِ هُوَانًا فَعَرْ إِنَّ هُوَ لِللَّذِينِ حَنِيفًا وَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُسْرِكِينَ هُمَ أَنَ مَنْتَقِيمَ هُوَ إِنَّا لا لَينَ اللّهُ عَلَيْ فَعَنْ مَنْ أَنَ مَنْ الْمُعْلَى إِنَّا لا مُعْتَقِيمَ إِنَّا فَقَدَ وَجَهَكَ لِلللَّذِينَ الْقَيَسِمِ وَانَ فَ أَلَهُ مَنْ أَنَ مَنْ أَنَهُ مَنْ أَنْ مَنْ أَنَهُ مُواللَّهُ مُ أَعْلَ لا مَعْ لا أَمْ أَنْهُ الْعَامِ وَقَامَ فَي هُوالا فَعَنْ اللهُ الْمُعَامِ وَالله الْعَامَة فِي هذه الله والداعية والداعية والمدعوة، إنها كيانها وقوامها، دون أن يحوفها حارف أو الموفا أو يُتَعْرَضًا فَيوانُ إِنَا يَعْرَبُ أَعْنَ مُ مَنْ مَا أَمْرَبُ مُنْ مُ أَمْ أَعْرَبُقُولَهُمْ أَنِي أَعْرَبُهُ وَلَا الْحَامَة فِي هذه الدعوة والداعية والداعية والداعية وأَمَا مَنْ مَالَهُ مَعْنُ مُ أَعْرَبُ مُعْلَى إِنَا مَا أَعْرَبْ أَعْرَبُهُمُ أَنْ عَالَهُ مُنْ إِنْ الْحَدْعَامِ مَا أَمْ أَمْ أَعْنَا مُ أَعْ مُواللهُ مُنْ أَعْرَبُ مَا حَانَ أَعْنَ مُ أَنْ مَا مَا مَا أَمْ أَنْهُمُ أَعْنَ مَا عَالَهُ مَا مَا أَنْ مَا أَنْ مَا مَا أَمْ مَا مَا أَعْرَبُ مَا حَانَ مَا مَنْ مَا أَعْ أَعْنَ مُ أَنْ مَا مَا أَمْ مَا مَ أَنْ مَا أَعْرَنُ أَعْمَ مَ أَمْ مَ أَنْ مَا أَمْ مَ أَنْ مَ أَنْ أَوْنُ مُوالا مَا مُنْ أَنْ أَعْنَ مَا مَا أَمْ أَنْ مَا أَمْ أَنْ مَا أَمْ مَا أَمْ أَنْ مَا أَمْ أَنْ أَنْ أَعْنَ مُ أُنْ أَنْ أَعْنَ أَعْنَ مُ أَنْ أَعْنَ أَعْمَ أَنْ مُ أَنْ أَعْمَ أَنُ أَعْ مَ أَنْ أَعْ مُ أَعْ أَعْ مَا أَعْ أَعْ أَعْ

لقد أُمرت الأمم قبلئذٍ ﴿أَنَ أَفِيمُوا اللَّذِينَ وَلَا نَنَفَزَقُوا فِيدِمَى فلم يأتمروا إلّا قليلاً، ثم الرسول محمد ﷺ يؤمر أخيراً أن يحقق هذا الأمر ﴿وَاَسَتَقِمَ حَكَمَا أُمِرَتَّ ومن ثم ﴿وَمَن تَابَ مَعَكَ﴾ فقد حمّل هو ومن معه تحقيق هذه الرسالة الموحّدة وقد حقق كما حمّل في دعوته الصارمة، وعلى الذين معه حمل هذه الرسالة حتى يحققوها كما وسوف تتحقق في الدولة المباركة المهدوية عليه آلاف التحية والسلام.

- (١) سورة يونس، الآية: ١٠٥.
  - (٢) سورة الروم، الآية: ٤٣ .
- (٣) سورة التكوير، الآيتان: ٢٧، ٢٨.
  - (٤) سورة الأحقاف، الآية: ١٣.
- (٥) سورة فصلت، الآيات: ٣٠-٣٣.

ولقد كانت هذه الرسالة الجمة الهامة حملاً عليه ثقيلاً لحد «قال: شمروا فما رئي ضاحكاً»<sup>(۱)</sup> وكما يروى عنه عنه : «شيبتني هود وأخواتها» والشورى كبيرة أخواتها حيث تخصه آيتها بالاستقامة إذ قيل له عنه : لِمَ ذلك يا رسول الله عنه؟ فقال: لأن فيها ﴿وَاَسَتَفِمَ حَمَا أُمَرَتَ ﴾<sup>(۲)</sup> ولم يذك ومن تاب معك وإنما ﴿حَمَا أُمِرَتَ فهي في الشورى أعلى منها في هود، ولن تطيق الأمة الإسلامية تحقيق الاستقامة التي أمر بها الرسول إلا على حدها، لأنها الخروج من كافة المعهودات، والقيام بين يدي الحق على حقيقة الصدق المطلق لتحقيق كافة الرسالات ولُبّها في العالمين.

الدخول في أمر الله – لا سيما إذا كانت الرسالة العليا – هو طبعاً صعب، ولكنما الاستقامة فيه أصعب فإنه التمكن في المأمور به لحد يصبح المأمور راسخاً فيما أُمِر به غير محتمل الزوال ولا الخمول، وحتى يصبح هو هو الأمر والاستقامة في الأمر كما أمر، وقد روي «ما نزلت آية كانت أشق على رسول الله في من هذه الآية»<sup>(٢)</sup> حيث تحمل إثباتات ونفياً: ٣ – ﴿وَلَا نَنَبَعُ أَهَوَاءَهُمْ ﴾ وإنـمـا هـوى واحـدة هـي هـدى الله: ﴿قُلْ لَا أَيَّهُ أَهُوَاءَكُمٌ قَدَ مَنكَلَتُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ آلَمُهْتَنِينَ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿وَلَبِنِ اتَبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعَدَ الَذِي جَآءَكَ مِنَ الْفِي مِن هذه ولا يُعْمَيْنِينَهُ<sup>(٤)</sup> (<sup>٤)</sup> وَوَلَبِنِ اتَبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعَدَ

- (1) الدر المنثور ٣: ٣٥١ أخرج ابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن الحسن (رضي الله عليه) في قوله تعالى : ﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ [لهود: ١١٢] قال. شمّروا. . أقول: فإذا هو شمر بعد نزول هذه الآية المشتركة بينه وبين من معه فما كانت إذا حالته لما نزلت آية الاستقامة الخاصة به يشي !...
  - (٢) تفسير روح البيان للحقي ج ٨ ص ٢٩٩.
    - (٣) تفسير بيان السعادة ج ٢ ص ٣٤٢.
      - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٥٦.
      - ۵) سورة البقرة، الآية: ۱۲۰.

فالرسول يؤمن هكذا إيمان، ويأمر الأمم أن يؤمنوا هكذا إيمان: ﴿ مَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِكَذِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ آحَدٍ مِن رُسُلِهِ . . . ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿ قُولُوا مَامَكَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبَرَهِتَمَ وَلِسْمَعِيلَ وَلِسْحَقَ وَيَعَقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِي النَّبِيُونَ مِن رَبِّهِمَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمَ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (أُسَ فَإِن عَامَنُونُ عَلَى اللَّهُ وَمَا أُوتِي اللَّهُ وَمَا أُوتِي النَّبِيُونَ مِن رَبِّهِمَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمَ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (أُسَ فَإِن عَامَنُوا بِمِنْلِ مَا مِن وَعِيسَى وَمَا أُوتِي النَّهُ وَهُوا اللَّهُ وَهُوَ اللَّهُ وَمَا أُوتِي اللَّهُ وَمَا أُوتِي النَّهِ وَمَا مِن وَعِيسَى وَمَا أُوتِي الْنَهِ مِنْ اللَهُ وَمَا مَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِي النَّبِيُونَ

٥ – ﴿وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ ﴿لِأَعْدِلَ﴾ تعني كلا العِدل والعَدل، فقد

- (١) سورة البقرة، الآية: ١٤٥.
- (٢) سورة المؤمنون، الآية: ٧١.
- (٣) سورة النساء، الآيات: ١٥٠–١٥١.
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ٢٨٥.
- (٥) سورة البقرة، الآيات: ١٣٦–١٣٨.

أمرت لأجعلكم عِدل بعض في هذه الدعوة الموحدة، كأسنان مشط على سواء، دونما ترجيح لجماعة على آخرين، وكذلك أن أعدل بينكم بحكم عدل.

ف ﴿بَيْنَكُمْ﴾ حيث توحي إلى بينونات في هذه الأمم، يؤمر الرسول أن يدعو عدلاً ويحكم عدلاً لكي يزيل هذه البينونات فيجعلهم أُمة واحدة، فيا لها من دعوة عادلة عاقلة لا تتبنى عنصرية أو قومية أو طائفية أو إقليمية أم ماذا، اللّهم إلّا ﴿صِبْغَةَ اللَهِ وَمَنْ آَحْسَنُ مِنَ اللَهِ صِبْغَةٌ وَبَحْنُ لَهُ عَنبِدُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

إنها تسوية بين كتب الله إيماناً، وتسوية بين عباد الله دعوة إلى هذا الإيمان.

٦ - ﴿ أَنَتُهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمٌ ﴾ لا أرباب متفرقون لكي نتفرق هنا وهناك وإنما هي إعلام عام بربوبية واحدة فعبودية واحدة، فنحن كلنا كعبيد سواء في هذه الربوبية الواحدة: ﴿قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِلَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَمٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَا للربوبية الرواحدة: فقبودية واحدة، فنحن كلنا كعبيد سواء في هذه الربوبية الواحدة: ﴿قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِلَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَمٍ بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَا للبوبية واحدة، فنحن كلنا كعبيد سواء في هذه الربوبية الواحدة: ﴿قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِلَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَمٍ بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَا مُعْمَدُهُ الربوبية الواحدة: وَقُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِلَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَلَمٍ بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَا مُعْمَعُهُ مَعْمَةً الربوبية واحدة وَقُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِلَابِ مَعْمَا أَنَهُ إِلَىٰ عَلَمَهُ وَلَمُ أَنْهُ وَلَا يَتَخْذُ بَعْضُمَا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهُ فَإِن نَصْرُولُ اللهُ وَلَا يَتَخْذُ بَعْضُمَا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهُ فَإِن نَعْرُوا أَشْهَ دُوا إِلَىٰ عَلَا اللهُ وَلَا يَتَخْذُ بَعْضُنا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهُ فَإِن نَعْرَ فَنُولُوْ إِنَا أَنَهُ مُؤْلُوا أَشْهَ دُوا إِنَهُ مَعْنَا وَرَيْنَا مُعْلَانُ واحدة تعلن فَوْدُوا اللهُ مُنْ اللهُ وَلَا مُعْنُبُ مُعْبَا أَنْ أَنَهُ وَلَا أَسْهَ دُوا إِنَا أَنَهُ مُنَا وَبَعَد إِنّا مُنْهَ وَلَا مُعْنَا أَنْهُ مُؤْذَا فَتُولُوا أَشْهَ دُوا إِنَا أَنْهُ مُوالا إِنَا مُعْلَى أَنَا مُسْلِعُونَ . . . ﴾ (٢) وبعد إعلان الربوبية الواحدة تعلن فردية التبعة:

٧ - ﴿ لَنَا آَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ عَمَالُكُمْ ﴾ لا ينفعنا صالح أعمالكم ولا يضرنا طالح أعمالكم، وكما لا تنفعكم أو تضركم أعمالنا، فليست هذه الدعوة الموحدة لنا تجارة أو لكم خسارة، وإنما ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُمْ ﴾ : ﴿ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَمُ عَلَيْكُمْ لَا نَبْنَنِي ٱلْجَلِهِلِينَ ﴾ (٣).

إنها ليست دعوة استثمارية لصالح هذه الشرعة الأخيرة أو رسولها

- (١) سورة البقرة، الآية: ١٣٨.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ٦٤.
- (٣) سورة القصص، الآية: ٥٥.

والمتشرعين لها، وإنما هي بسط الرحمة الإلهية و﴿ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ۞ لِمَن شَلَهُ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ۞<sup>(١)</sup> ﴿إِنْ حِسَائِهُمْ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿مَا عَلَيَّكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ﴾<sup>(٣)</sup>.

٨ - ﴿لَا حُجَّة بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ وترى وما هي الحجة المنفية في هذا البين؟ وهذه كلها حجج إلهية على هؤلاء الانعزاليين!

أقول: إنها قد تعني بعد هذه الحجج الموحّدة للدين، التي سلفت، حيث أزالت البينونات، فلم تبق حجة لازمة لإزالة البين إلّا بُيِّنت ف ﴿لَا حُجَّةَ يَبَنَنَا وَيَبْنَكُمُ ... \$ أم وتعني حجة – بعد ذلك – تبيّن وتفرق. فبأية حجة نتفرق أيادي سبأ إلى مسلمين وهود ونصارى، فقد استجيبت الحجة الموحدة لمن استسلم لله وأسلم وجهه لله، فلم تبق – إذاً – حجة إلّا داحضة: ﴿وَاَلَذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتَعِمِيبَ لَهُمْ مُجَنَّهُمْ دَاحِضَةُ... \$ ف ﴿لَا حُجَة يَبَنَنَا وَيَبْنَكُمُ \* تنفي الحجة الحقة، سواءً المثبتة لهذه الوحدة وقد تمت، أو المفرقة فليست اللهم إلّا داحضة! أم ولا حجة بيننا وبينكم تثبت رجاحة شرعة على شرعة حيث الكل شرائع الله من دين واحد لله، أم ولا خصوم بيننا وبينكم، ولماذا نتخاصم والوحدة لائحة، اللهم إلّا أن يخاصم داعي الوحدة الدينية دعاة التفرقة.

٩ - ﴿ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَاً ﴾ وبينكم إله واحد يجمعنا بجمع واحد في صعيد واحد به معيد واحد به واحد في صعيد واحد به وألَّ يَجْمَعُ بَيْنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَا بِالْحَقِ وَهُوَ الْفَتَـاحُ واحد به وا واحد بحساب واحد، وقل يَجْمعُهُمُ بَيْنَا رَبُنَا بُهُمْ يَعْمَانُهُمْ إلَّا به واحد به وا واحد به و

- (١) سورة التكوير، الآيتان: ٢٨، ٢٨.
  - (٢) سورة الشعراء، الآية: ١١٣.
    - (٣) سورة الأنعام، الآية: ٥٢.
      - (٤) سورة سبًّا، الآية: ٢٦.
    - (٥) سورة الجاثية، الآية: ٢٦.

لِوَوِ ٱلجَمَيَّجَ ذَلِكَ يَوَمُ ٱلنَّغَابُنِ<sup>َّلِهِ(١)</sup> وكما «الله – هناك – يجمع بيننا وبينكم» إنه ربنا جميعاً فـ ﴿إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾. إنه يجمع بيننا وبينكم ليوم الجمع التغابن كما جمع بيننا وبينكم هنا ليوم الفرق والتعاون، جمعاً في دينه وشرعته، وسوف يفتح بيننا فيما كنا فيه مختلفين وهو الفتاح العليم.

١٠ - ﴿وَإِلَيْكِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ إليه وحده لا شريك له، لا إلى أرباب متفرقين، فـ ﴿إِنَّا لِنَهِ وَإِنَّا إَلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> شرعة واحدة – سير واحد – إله واحد ومصير واحد ففيمَ إذاً نتباغض ونتعارض؟

﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتَجِيبَ لَمُ حُمَّنُهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ٢

الحجة هي الدليل القاصد لإثبات أمر أو إبطاله، والمحاجة هي تبادل الحجة وتضاربها، فقد تكون حقاً بالتي هي أحسن عن علم وحلم، أو تكون باطلاً فيما ليس لهم به علم: ﴿هَتَآنَتُمْ هَتَؤُلَاَمْ حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُمَاَجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ ﴾<sup>(٣)</sup>.

والـمحاجة في الله قد تكون في كونه أو توحيده وكيانه، أو وحيه وشـرعـتـه: ﴿قُلْ أَتُحَاجُونَنَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَآ أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ﴾<sup>(3)</sup> ﴿فَإِنْ عَآجُوكَ فَقُلْ أَسَلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ أَتَبَعَنُّ وَقُل لِلَذِينَ أُوتُوا الكِتَنَبَ وَاللَّيْتِينَ عَآمَىلَمْتُمَ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَكَوْأً وَإِن تَوَلَّوًا فَإِنَّـمَا عَلَيْكَ الْبَلَغُ وَاللَّهُ بَعِرِيرًا بِإَلْهِبَاهِ﴾<sup>(٥)</sup>.

- سورة التغابن، الآية: ٩.
- (٢) سورة البقرة، الآية: ١٥٦.
- (٣) سورة آل عمران، الآية: ٦٦.
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ١٣٩.
- هورة آل عمران، الآية: ۲۰.

هنا توحي ﴿مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَمُ﴾ أن المحاجة كانت في شرعة الله الأخيرة، واعتبرت الاستجابة الصادقة له حجة قاطعة لا مرد لها ولا حاجة معها إلى حجة أخرى، لا مثبتة حيث ثبتت بالاستجابة، ولا نافية فإنها عند ربهم داحضة.

وترى أن استجابة جماعة لشرعة هي برهانٌ أنها إلهية؟ فلتكن كل شرعة حقة وإلهية! أم لهذه الاستجابة شروط ومقومات، فما هي مقوماتها حيث كانت في الشرعة الأخيرة فلا محاجة – إذاً – إلّا وهي داحضة؟! .

ولأن الدحض هو الزلق، فالحجة الداحضة هي الزالقة، الضعيفة غير الثابتة ولا متماسكة، الواطئ الذي تضعف قدمه فيزلق عن مستوى الأرض ولا يستمر على الوطء، وداحضة بمعنى مدحوضة بنفسها أنها تدحض نفسها بنفسها لضعف سنادها ووهاء عمادها، فهي هي المبطلة لنفسها من غير مبطل غيرها، لظهور أعلام الكذب فيها وقيام شواهد التهافت عليها، وإنما أطلق تعالى اسم الحجة عليها وهي شبهة واهية لاعتقاد المدلي بها أنها حجة، وتسميته لها بذلك في حال النزاع والمناقلة حيث يوردها موردها مورد الحجة، ويسلكها طريقها ويقيمها مقامها.

## حجج داحضة:

من حجج اليهود والنصارى أن التوراة أو الإنجيل متفق عليه بينهم وبين الذين أسلموا، والقرآن مختلف فيه، فليأت المسلمون لوحي القرآن ببرهان دوننا حيث الاستجابة للتوراة والإنجيل تجمعنا دون القرآن.

فيقال لهم: إن هذه الحجة داحضة: باطلة زائلة في ميزان الحق لا تستحق إلفات نظر، نسألهم أولاً ما هي ماهية الاتفاق بيننا وبينكم في الكتابين؟ ألأننا كلنا نؤمن بإله واحد، فاستجابتكم لكتاب سابق من الله بآيات صدقه وبينات رسوله تحملنا على تصديقه، فعليكم كذلك تصديق القرآن لاستجابتنا له بآيات كمثلها أو هي أحرى وأهدى سبيلاً، إذا فحجتهم داحضة!

أم لأن القرآن المستجاب لنا ببينات صدقه القاطعة يحملنا على تصديق الكتابين دون حجة أخرى، حيث الحجة المصدقة لهما ليست فيهما، فإنها منفصلة عنها وهي معجزات موسى وعيسى حيث تحمل من شاهدها بتصديق كتابيهما، إذاً فاستجابة حجة القرآن هي التي تحملنا على تصديق الكتابين فكيف تنقلب حجة علينا تتطلب حجة أخرى بعد المتفق عليها ولا حجة لنا إلّا هيه، إذاً فحجتهم داحضة.

ثم القرآن لا يحملنا إلّا على تصديق الكتابين المبشرين به وبنبيّه : ﴿الَّذِينَ يَنَيَعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَ ٱلأَثِمَى ٱلَذِى يَجِدُونَـهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوَرَىنَةِ وَٱلْإِنِحِيلِ... وَٱتَبَعُوا ٱلنَّورَ ٱلَذِى أَنزِلَ مَعَهُمُ أَوْلَنَيْكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ قُلْ يَتأَيَّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْحَمُ جَمِيعًا ... فَتَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِي ٱلأَمْنِي النَّاسُ إِذِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْحَمُ جَمِيعًا ... فَتَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِي ٱلأَمْنِي النَّذِي يُؤْمِنُهُ إِنَّ يَعْرِفُونَ ٱبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَوَيقًا مِنْهُمْ تَهَـتَدُونَكُ<sup>(١)</sup>، ﴿الَذِينَ مَاتَنَهُمُ الْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُمْ كَمَا يَعْرِفُونَ ٱبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكَنُسُونَ ٱلْحَالَيْنُهُ

إذاً فلا نشارككم في تصديق الكتابين دون شروط، إنما نصدق الذي بشّر بنبينا وبكتابه، إذاً فحجتهم داحضة<sup>(٤)</sup>.

ثم الذي يستندون إليه في استجابتهم لتوراة أو إنجيل ليس إلّا معجزات من الرسولين شهدها من حضرها دونهم، وإنما استجابوهم دون حجة

- (١) سورة الأعراف، الآيتان: ١٥٨، ١٥٨.
  - (٢) سورة البقرة، الآية: ١٤٦.
  - (٣) سورة الأنعام، الآية: ١٢.
- (٤) وفي حوار بين الإمام الرضا (٤) وجائليق عظيم النصارى....».

حاضرة، وإنما لحسن الظن بأسلافهم، والكتابان محرفان لا حجة فيهما وحتى قبل التحرُّف إذ لا معجزة فيهما، فهذه إذا استجابة فاشلة، ولكنما المسلمون يستجيبون دعوة القرآن لأنه معجزة بنفسه وهو أوضح برهان لرسالة رسوله، فقد استجابوا وعلى مر الزمن لوحي القرآن بحجة حاضرة غير محرفة، إذا فحجة اليهود والنصارى داحضة زائلة عند ربهم، إنْ في إثبات وحي الكتابين أو في رد وحي القرآن، فلما استجيبت دعوة القرآن بحجته الحاضرة لم يكن نكرانهم لما استجيب له إلا كفراً بالله وآياته، إذاً ف مُحَنَّهُمٌ داحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُهُ!



﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي آنَزَلَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانُّ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَة قَرِيبٌ ٢ يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَأَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا ٱلْحَقُّ أَلَآ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونِ فِي ٱلسَّاعَةِ لَغِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ٥ الله لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يَشَآةُ وَهُوَ الْقَوِمُ الْعَذِيرُ ٢ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْأَخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِدٍ. مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَّصِيبٍ ٢ أَمَّ لَهُمْ شُرَكَتُوْا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلَّذِينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ ٱللَّهُ وَلَوْلَا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ ٱلْظَنِلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ () تَرَى ٱلظَّنِلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَاقِعُمْ بِهِيْمُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فِي رَوْضِحَاتِ ٱلْجَنَحَاتِ لَهُم مَمَا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِهِمْ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ٢ اللهِ الَّذِي أَلَذِي يُبَقِرُ ٱللهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلطَّلْلِحَتُّ قُل لَآ أَسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْنَى وَمَن يَفْتَرِف حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ۞۞ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبَأ فَإِن يَشَاٍ ٱللَّهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْحُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنِيهِ ۖ إِنَّهُ عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ (٢) وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّبِيَّاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَـلُونَ ٢ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضْلِهِ 5 وَالْكَفِرُونَ لَمَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ (٢) وَلَوْ بَسَطَ ٱللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ، لَبَغَوَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَكَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآهُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ، خَبِيرُ بَعِبِيرُ

🗱 وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَبْثَ مِنْ بَعْـدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنْشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ ٱلْوَلِيُّ ٱلْحَمِيدُ (٢)

﴿ٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَنَزَلَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِيزَانُّ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ٢

ترى أليس الكتاب هو الميزان فكيف يردف به الميزان؟ أم هو ميزان ثان<sup>(١)</sup>؟ لقد ذكر الميزان هنا وفي الحديد عدلاً للكتاب ﴿وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنَبَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِٱلقِسْطِّ . . . ﴾<sup>(٢)</sup> ومن ثم ميزان موضوع في الرحمن مع رفع السماء ﴿وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ٢٠ أَلَّ طَلْغَوًا فِي الْمِيزَانِ ٢٠ (<sup>٢) (٤)</sup>.

فهنالك ميزان هو القرآن، أصلاً يرجع إليه كل ميزانٍ حتى نبوَّة نبي القرآن، ثم ميزان فيه وفي السنة المحمدية يعرف بهما معارف القرآن، ومن ثم ميزان متصل به كياناً منفصل عنه كوناً للتعرف إلى القرآن وتطبيقه وتأسيس دولته: هو نبي القرآن في وخلفاؤه المعصومون في والعلماء الربانيون، ومن قبلُ ميزان الفطرة والعقل والعلم يعرف بها وحي القرآن وأهل بيت القرآن<sup>(0)</sup>، وميزان العدل والقسط حيث يكرّسهما القرآن، ويكرّسان لتطبيق القرآن في الأولى، وللحساب يوم يقوم الحساب قسطاً وعدلاً وكِتاب الأعمال وكُتَّاب الأعمال وقلب محمد في وقلوب المحمومين الطاهرين: في ذ

- راجع ج ۲۷ الفرقان حول آیة المیزان.
  - (٢) سورة الحديد، الآية: ٢٥.
  - (٣) سورة الرحمن، الآيتان: ٧، ٨.
- ٤) المصدر ص ١٨ ٢٠ حول آية الميزان.
- (٥) نور الثقلين ٤ : ٥٦٨ في تفسير القمي في الآية قال : الميزان أمير المؤمنين على في والدليل على ذلك قوله تَنْكَنَّكُ في سورة الرحمن : ﴿وَالسَّمَاةَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ﴾ [الرحمن: ٧] قال : يعني الإمام».

كَانَ مِنْفَكَالَ حَبَّتَةِ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنَيْنَـا بِهَأْ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ﴾<sup>(١)</sup> مـــوازيــــن متصلة كياناً بالقرآن مهما كانت منفصلة كوناً عن القرآن، حيث القرآن هو الأصل في الميزان ثم الفروع هي سائر الميزان.

وقد يعني الكتاب هنا جنس الكتاب قرآناً وما قبله من كتاب، فمن الميزان إذاً المعجزات التي تثبت وحي الكتاب كما سوى القرآن، وأما القرآن فهو أمّ المعجزات كما هو أم الكتاب.

و ﴿ بِالحَقِّ» هنا تبيّن موقف الكتاب أنه يصاحب الحق، وأن نزوله بسبب الحق تبياناً وتطبيقاً للحق، ثم الحق في الكتاب الأخير ثابتٌ لا ينسخ، فهو حق مطلق مطبق مهما كان الحق في كل كتاب قبله لردح من الزمن غير مطلق.

وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾.

- سورة الأنبياء، الآية: ٤٧.
- (٢) سورة الأحزاب، الآية : ٦٣.
- (٣) سورة الإسراء، الآية: ٥١.
- (٤) سورة المعارج، الآيتان: ٢، ٧.

قريب وكل آت قريب. «لعل وعسى» هنا وهناك لا تعني ترجّي الله، وإنما ترجّي الرسول بما أدراه الله، ومن ثم العلم حيث أتم ترجيّه، وعلَّ «لعل وعسى» فيما يؤمر الرسول ﷺ هنا أن يقول مماشاة مع خصومه الناكرين ليوم الدين.

ترى ما هو المأخذ هنا في قرب الساعة حيث الوسط هو زمن نبي الساعة؟<sup>(١)</sup> هل هو بداية الخلقة؟ والساعة الحساب الجزاء لا تعني أيَّ كائن! أم بداية خلقة المكلفين من النسل الأخير جناً أو إنساناً أو أياً كان فإنه موضوع هذا البيان؟ ولا يخصهم يوم الجمع مهما خصهم هذا البيان! أم هم المكلفون أجمع بمن فيهم هذا النسل الأخير؟ وقد يقربنا أن الخطاب موجه إلى هذا الأخير، ثم لا يجدينا قرب الساعة إذا كان المبدأ بداية خلق المكلفين، إذ لا نعلمها – وإن على وجه التقريب – حتى تفيدنا أن الساعة قريب، فلتكن الساعة أقرب إلى نبي الساعة منه إلى بداية النسل الأخير من الإنس، حيث الجن موقفه كمن سلف من أنسال لا يُدرى متى خلقوا.

لَا يَسْتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ۚ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا ٱلْحَقُّ ٱلَآ إِنَّ ٱلَذِينَ يُمَارُونَ فِى ٱلسَّاعَةِ لَغِى ضَلَالٍ بَعِيدٍ ٢٠٠٠

يستعجلون بها حيث لا تحس قلوبهم هو لها فلا يحومون حولها إلا هزواً لو أنها آتية فمتى؟ ولماذا لا تأخذنا ﴿وَيَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِٱلْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعَدَمٍّ . . . ﴾<sup>(٢)</sup>.

وأمَّا الذين آمنوا فهم ﴿مُشْفِقُونَ مِنَّهَا﴾ ولأن الإشفاق هي العناية

- (1) تأتي الساعة في ٤٨ موضعاً تعني القيامة إلا (تستاعة ألمُسْرَة) [النوبَة: ١١٧] و(تساعَة مَن نَهَائِر)
   [الأحقاف: ٣٠] و(ما لَمِنْوا غَبَرَ ستاعَةً) [الرُّوم: ٥٥] و(لا تَسْتَضْرُونَ عَنْهُ سَاعَةً) [سَبَإ: ٣٠] فـ ٤٤ موضعاً تعني القيامة.
  - (٢) سورة الحج، الآية: ٤٧.

المختلطة بخوف حيث يحب المشفِق المشفَق عليه ويخاف ما يلحقه تقصيراً منه لا من المشفق عليه، إذاً فهم لا يستعجلونها بل قد يستأجلونها ليتهيؤوا لها حيث ﴿وَيَعَلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ﴾!.

ثم العناية قد تربو الخوف كأنه لا خوف: ﴿إِنَّا كُنَّا فَتِلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ﴾<sup>(1)</sup> أم الخوف يربوها كأن لا عناية: ﴿نَرَى الظَّلِلِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَاقِعُ بِهِمَّ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَوُضِعَ ٱلْكِنَبُ فَنَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ﴾<sup>(٣)</sup> أو الخوف يربوها وهي موجودة: ﴿فَأَبَيْنَ أَن يَعَمِلْنَهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا﴾<sup>(٤)</sup> أم هما سيان حيث الخوف والرجاء يتساويان كما هنا ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنَها...﴾ وفي أضرابها: ﴿وَالَذِينَ ثُمُ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِم تُشْفِقُونَ﴾<sup>(٥)</sup> ضروب أربعة من الإشفاق تشارك فيها العناية والخوف.

ثم المستعجلون بها يمارون فيها، ظلمات بعضها فوق بعض في نكرانها: «ألا» فانتبهوا ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ﴾ جدالاً في حجج داحضة، إنهم ﴿لَفِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ﴾: بعيد عن النجاة حيث أوغلوا فيه معاندين متعنتين، وبعيد عن الفطرة والعقل والعلم والعدل، فلا يماري في الساعة إلّا من غرب عقله، وحجبت فطرته، وبرزت شقوته.

فالضلال القريب هو الضلال القاصر حيث يرجى بوصول البينة زواله، والضلال البعيد هو المقصر بعد تمام الحجة فلا يرجى إذاً زواله، حيث المماراة هي الجدال في الحق كأنه باطل فيه مرية، ولكي يستأصل فلا تبقى له باقية.

- (۱) سورة الطور، الآية: ۲۲.
- (٢) سورة الشورى، الآية: ٢٢.
- (٣) سورة الكهف، الآية: ٤٩.
- (٤) سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.
- (٥) سورة المعارج، الآية: ٢٧.

﴿ اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ. يَرْزُقُ مَن يَشَآَهُ وَهُوَ ٱلْقَوِى ٱلْعَزِيزُ ﴾ :

اللطيف هو صاحب اللطف الدقيق الذي لا يعزب عن علمه وقدرته وحيطته شيء والله لطيف في ذاته حيث لا تدركه الأبصار، ولطيف بعباده حيث يدرك الأبصار، ولأن اللطيف بعباده عليم بهم خبير لم يوصف اللطيف فيما وصف إلا بالخبير<sup>(۱)</sup> ولأنه ﴿هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيرُ﴾<sup>(۲)</sup>.

إنه ﴿يَرَزُقُ مَن يَشَآمُ ﴾ لأنه ﴿لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ ﴾ والرازق اللطيف حيث يعلم الحاجة والمصلحة فيلطف قد لا يكون قوياً على مرامه عزيزاً ، ولكنه هو ﴿الْقَوِى ٱلْعَزِيزُ ﴾ فعلمه بعباده وعطفه وقوته وعزته تجعل رزاقيته تامة لا حول لها دون أن يمنعه مانع منه أو سواه، فلا بسط الرزق لمن يبسط له لمزيد اللطف والقوة والعزة ، ولا من قدر عليه رزقه لنقصان هنا أو هناك، وإنما كلُّ لكلٍّ حسب الحكمة ، والرزق يعم المعنوي منه كالرسالة وولاية الأمر الإمامة<sup>(٣)</sup> والمادي منه كسائر النعم غير الروحية .

وترى ما هي الرباط بين آية اللطف وما قبلها من آية الساعة وما بعدها من حرث الدنيا والآخرة؟ .

هي أن الساعة الحساب الجزاء هي قضية اللطف القوة العزة، وكذلك إيتاء حرث الدنيا لمن يريدها، وزيادة الحرث لمن يريد الأخرى:

مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُمْ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ۞﴾<sup>(٤)</sup>:

تشبيه عجيب وتمثيل مصيب، فحرث الآخرة والدنيا هو كدح الكادح

- (۱) نور الثقلين ٤ : ٥٦٨ في أصول الكافي عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه الله لطيف
   بعباده يرزق من يشاء؟ قال : ولاية أمير المؤمنين؟
  - (٢) سورة يوسف، الآية: ٨٣.
  - (٣) المصدر السابق نفسه رقم (١).
  - (٤) للاطلاع على تفصيل البحث راجع آية العاجلة في الإسراء.

لثواب الآجلة وحطام العاجلة، حيث الحارث المزدرع إنما يتوقع عاقبة حرثه فيجني ثمار غراسه ويفوز بعوائد ازدراعه.

إن الدنيا بما يُسعى فيها مزرعة قد تُعنى لها نفسها أو تُعنى للآخرة «فالدنيا مزرعة الآخرة» ولذلك يتقدم هنا ﴿حَرَّتَ ٱلْآخِرَةِ﴾ رغم تقدم الدنيا بحرثها في نقدها على الآخرة، فـ ﴿وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُّ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

إنـما الـدنيا زرع ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَكِنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ﴾<sup>(٢)</sup> فـمـن كـان يـريـد مـنـه حرث الآخرة يزد الله له في حرثه ولا يحرمه دنياه كما يصلح لآخرته، ومن كـان يريد منه حرث الـدنيا يؤت منها، شيئاً مما أرادها لا كلها، وما له في الآخرة من نصيب.

فانظر إلى طلاب حرث الآخرة والأولى تكشف عن الحماقة الكبرى في إرادة حرث الدنيا، وهو آت لا محالة لمن أرادها أو لم يردها، فلكلِّ نصيبه من حرث الدنيا وفق المقدِّر له في حكمة الله ثم يبقى حرث الآخرة خالصاً لمن أراده وعمل له همَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَّلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَمَلَنَا لَهُ جَهَنَمَ يَصَلَدُهَا مَدْمُومًا مَدَحُورًا فِي وَمَنْ أَرَادَ ٱلآخِرَة وَسَعَىٰ لَمَا سَعَيْهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعَيْهُم مَّسْكُورًا فِي وَمَنْ أَرَادَ ٱلآخِرَة وَهَتَوْلَاةٍ مِنْ عَلَوَ رَبِكُ وَمَا كَانَ عَطَاءً رَبِكَ مَعْلُورًا فِي الْعَلَمُ مَنْحُورًا فِي وَمَنْ أَرَادَ ٱلآخِرَة وَهَتَوْلَاةٍ مِنْ عَلَوَ رَبِكُ مُوَمَنَ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعَيْهُم مَسْكُورًا فِي وَمَنْ أَرَادَ ٱلآخِذِرَة وَسَعَىٰ لَمَا سَعَيْهَا وَهُو وَمَا كَانَ عَطَاءً رَبِكَ مَعْلُورًا فِي الْعَرْ يَعْنَا بَعْمَتُهُمْ عَلَوْ رَبِكُ وَمَا كَانَ عَطَاءً رَبِكَ مَعْلَوْ إِنَّا الْعَلَى مَعْبُورًا فَي مُعَلَوً وَمَا يَعْهُ وَعُو وَمَا كَانَ عَطَاءً رَبِكَ مَعْلُورًا فِي الْعَلَمُ اللهُ اللَّهُ الْحَواةُ وَلَيْفَ اللَّهُ اللَائِهُمُ وَمَا كَانَ عَطَاءً رَبِكَ مَعْلُورًا فَي أَعْلَمَ اللهُ اللَّهُ مَعْلَوْ وَلَا يَعْمَنُهُمْ عَلَى بَعْضَ وَلَلاً مُوَمَا كَانَ عَطَاءً رَبِكَ مَعْلُولُ فَي الْنَا عَامَةُ مَا اللَّا الْتَعَمَّهُمْ عَلَى بَعْنِ أَعْلَيْتَهُمُ وَمَا كَانَ عَلَمَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيها وَهُمْ فِيها وَمُو إِنها لَهُ اللَّيْ أَمَا كَانَهُ أُولَتِيكَ أَلَيْ يَعْمَا مَنْعُوا إِنْكَارًا مَنْ عَلَوْلَتِكَ الْنَالَةُ مَا مَعْمَوْرًا فَي أَعْمَا مَا مَنْعُولُو ال

- (١) سورة العنكبوت، الآية: ٦٤.
  - (٢) سورة النجم، الآية: ٣٩.
- (٣) سورة الإسراء، الآيات: ١٨–٢١.
  - (٤) سورة هود، الآيتان: ١٦، ١٦.

من طلاب حرث الدنيا نجد أغنياء وفقراء، ومن طلاب حرث الآخرة نجد فقراء وأغنياء، وأين فقراء من فقراء وأغنياء من أغنياء، فكل ذلك محسوب حسب أسباب الرزق المتعلقة بالأوضاع العامة والاستعدادات الخاصة، وإن كان الأغنياء في طلاب الدنيا أكثر من طلاب الآخرة، وترى كم عمق هذا الحمق الذي يحصر الهم في إرادة حرث الدنيا ويحسره عن إرادة حرث الآخرة؟

إن الزيادة في حرث الآخرة مزيد رحمة من الله لطلابها في تقواهم والتسوية أو النقيصة في حرث الدنيا كذلك مزيد رحمة على العباد ﴿وَلَقَ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوًّا فِي ٱلأَرْضِ﴾<sup>(١)</sup> وترك لتأييد أهل الدنيا في طغواهم.

ثم وإرادة حرث الدنيا قد تكون بعمل الآخرة فهي أردأ وأنكى وأضل سبيلاً: ف<sup>(م</sup>ن أراد الحديث لمنفعة الدنيا لم يكن له في الآخرة نصيب ومن أراد به خير الآخرة أعطاه الله خير الدنيا والآخرة»<sup>(٢)</sup> و<sup>(٢)</sup> وران المال والبنين حرث الدنيا والعمل الصالح حرث الآخرة وقد يجمعهما الله لأقوام فاحذروا من الله ما حذركم من نفسه واخشوه خشية ليست بتعذير واعملوا في غير رياء ولا سمعة»<sup>(٣)</sup> و<sup>(٢)</sup> ومن كانت نيته الدنيا فرق الله عليه أمره وجعل الفقر بين عينيه ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب له، ومن كانت نيته الآخرة جمع الله شمله وجعل غناه في قلبه وأتته الدنيا وهي راغمة»<sup>(٤)</sup> وقد قال يشي : «بشر هذه الأمة بالسنا والرفعة والنصر والتمكين في الأرض ما لم يطلبوا الدنيا بعمل الآخرة فمن عمل منهم عمل الآخرة للدنيا لم يكن له في الآخرة من

- (1) سورة الشورى، الآية: ٢٧.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٦٩٩ ح ٥٢ عن أصول الكافي بسند عن أبي عبد الله علي الله .
- (٣) المصدر ح ٥٤ بسند خطب أمير المؤمنين ع وقال: أما بعد إلى أن قال -:...
  - (٤) مجمع البيان وروي عن النبي ﷺ : . . .

نصيب»<sup>(۱)</sup> قال تعالى: «ابن آدم تفرغ لعبادتي أملأ صدرك غنىّ وأسد فقرك وإلا تفعل ملأت صدرك شغلاً ولم أسد فقرك»<sup>(۲)</sup>.

ولما يصل أمير المؤمنين علي ﷺ إلى هذه الآية يبكي ويقول: «اللهم إني أسألك إخبات المخبتين وإخلاص الموقنين ومرافقة الأبرار واستحقاق حقائق الإيمان والغنيمة من كل بر والسلامة من كل إثم ورجوت رحمتك والفوز بالجنة والنجاة من النار»<sup>(۳)</sup>.

<لَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ الَدِينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ وَلَوَلَا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقْضِي بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُ ٢

إنما الدين كله لله، والشارع من الدين كله هو الله، لا شريك له لا في الدين ولا في شرع الدين، وإنما المرسلون حملة دين الله وشرائعه، ومبلغو شرعة الله ومؤسسو دولته تطبيقاً لها وذوداً عن ساحتها وسماحتها.

ترى ما هو موقف «أم» هنا وهي لعطف الإعراض؟ . . قد يكون المعطوف عليه مما يلي : أليسوا هم بحاجة إلى شرعة من دين الله إذ لا يعبدون الله وإنما أوثانهم وطواغيتهم؟ أم هم شرعوا لأنفسهم من الدّين ما أذن الله أو ما لم يأذن به الله؟ أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم

- (1) الدر المنثور ٦: ٥ أخرج أحمد والحاكم وصححه وابن مردويه وابن حبان عن أبي بن كعب
   أن رسول الله عليه قال: . . . .
- (٢) المصدر أخرج الحاكم وصححه والبيهقي في شعب الإيمان عن أبي هريرة قال: تلا رسول الله عليه في كان يُرِيدُ حَرْثَ الكَخِرَةِ... \$ثم قال: يقول الله: ابن آدم...
- (٣) أخرج ابن النجار في تاريخه عن رزين بن حصين قال: قرأت القرآن من أوّله إلى آخره على علي بن أبي طالب عليه فلما بلغت الحواميم قال لي: قد بلغت عرائس القرآن فلما بلغت المتين وعشرين آية من حم عسق بكى ثم قال: اللهم... أقول: هذه الآية حسب ما عندنا هي العشرين ولعله عليه حسب البسملة آية ثم آية أخرى في هذا البين آيتين فأصبحت هذه الآية الثانية والعشرين.

يأذن به الله؟ وشركاؤهم هم الذين اتخذوهم شركاء لله فهم إذاً شركاؤهم لا شركاء الله.

ليس من المعقول أن الدين الطاعة لله، ثم يشرع من دينه مَن سواه دون إذنه، تدخلاً عارماً طاغياً في طاعة الله، ويكأن الله لا يملك شرعة من دينه فشركاؤهم شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله!

فالله وحده هو الشارع لعباده من دينه وطاعته، فإنه مبدئهم ومبدعهم والكون كله، يدبره بالنواميس التكوينية والتشريعية سواء، وليست الحياة البشرية إلّا ترساً صغيراً في عجلة هذا الكون الشاسع الواسع، فليتحكمها شرعة تتمشى مع تلكم النواميس وتمشِّي الإنسان إلى قمم الكمال المعدة له في هديه، فكيف يشرع من دين الله من سوى الله، أولاية على الله؟ وهو الولي الحميد! أم حيطة على النواميس ومتطلبات الحياة؟ ولا يحيطون بأنفسهم علماً! أم ماذا.

مع وضوح هذه الحقيقة لحد البداهة فمن الحماقة والبلاهة المحاولات الطائلة لسنّ القوانين لإدارة شؤون الأفراد والجماعات حتى من أعقل العقلاء وأعدل العدول، وحتى المرسلين، فما هم بمشرعين من الدين، إنما هم رسل يحملون شرائع من الدين شرعها الله، ثم لا تدخل لهم في أية كبيرة أو صغيرة.

وليس لـمن يستنبط إلّا استنباط التشريعات الجزئية الـمتجددة مع حاجيات الحياة، على ضوء القرآن والسنة الرسالية والرسولية، دون سنٍّ لأي صغيرة أو كبيرة من عند أنفسهم، وإنما استنباط واجتهاد لأهله على شروطه.

هكذا تدخّل عارم في شرعة الله مما لم يأذن به الله يحق له القضاء الصارم من الله ﴿وَلَوْلَا كَلَمَةُ ٱلْفَصَّلِ لَقَضِى بَيْنَهُمُّ﴾: كلمة التأجيل لأجل إلى الساعة، دون تعجيل قبل الساعة. يوم الدنيا ليس يوم الفصل وإنما هو يوم الأخرى: ﴿مَلَا يَوْمُ الْفَصِّلِ الَّذِي كُتُد بِدِ تُكَذِبُونَ>﴾<sup>(١)</sup> ﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصِّلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ>﴾<sup>(٢)</sup> ﴿هَٰذَا يَوْمُ الْفَصَلِّ جَمَنَنَكُمْ وَالْأَوَّلِينَ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصِّلِ كَانَ مِيقَنتَا﴾<sup>(٤)</sup>.

كلمة الفصل تحمل ميقات يوم الفصل، والإمهال والتأجيل ليوم الفصل، كما تحمله آيات الإمهال والتأجيل إلى يوم الفصل، حيث يقضي بينهم ويفصل ففريق في الجنة وفريق في السعير ﴿وَإِنَّ الظَّلْلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ وهؤلاء من أظلم الظالمين حيث يتدخلون في وِلاية الله بعد إشراكهم بالله: أن شرع لهم شركاءهم من الدين ما لم يأذن به الله.

ذَكَنَ الظَّنْلِعِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَاقِعُ بِهِغُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا
 وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فِى رَوْضَحَاتِ الْجَنْحَاتِ لَهُمُ مَّا يَشَاَءُونَ عِندَ رَبِّهِمُ ذَالِكَ هُوَ
 أَنَفَضْلُ الْكَبِيرُ (٢) :

ترى الظالمين وجلين ما كسبوا على عناية علَّهم ينجون وهو واقع بهم، لا جزاءه انتقاماً، بل إن ما كسبوا هو واقع بهم وقوع الشاهد القارع، حيث الأعمال والأقوال تشهد شهادة ذاتية عينية على عامليها، ومن ثم وقوعاً لحقائقها التي تبرز يومها ولا يظلمون نقيراً، حيث ينقلب عذاباً لا مخلص منه ولا محيد.

هؤلاء الظالمون المشفقون مما كسبوا، ومن ثم مؤمنون مشفقون ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فِي رَوْضَحَاتِ الْجَتَحَاتِ﴾ كـمـا قـدمـوهـا بـمـا كسبوا وعند الله مزيد ﴿لَمُ مَّا يَشَآءُونَ فِيهَمَّ وَلَدَيَّنَا مَزِيدُُ﴾<sup>(٥)</sup> عما يشاؤون، ﴿وَهُمْ

- (١) سورة الصافات، الآية: ٢١.
  - (٢) سورة الدخان، الآية: ٤٠.
- (٣) سورة المرسلات، الآية: ٣٨.
  - (٤) سورة النبأ، الآية: ١٧.
    - (٥) سورة ق، الآية: ٣٥.

فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَالِدُونَ﴾<sup>(١)</sup> ﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِـدِ ٱلأَنفُسُ وَتَلَذُّ ٱلأَعَيُنُ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِىٓ أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَـلَّعُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

«ذلك» من روضات الجنات ولهم ما يشاؤون عند ربهم ﴿هُوَ ٱلْفَضَلُ ٱلْكَبِيرُ﴾! فهناك جنات هي لسائر أهل الجنة، وهنا روضات الجنات وهي البقاع الشريفة المتميزة فيها للذين آمنوا وعملوا الصالحات، لا الذين ﴿خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِعًا وَءَاخَرَ سَيِّتًا﴾<sup>(٤)</sup>.

وترى أن ثواب الجنات بروضاتها ليس عن استحقاق فلا يجب على الله حتى يكون فضلاً كبيراً؟ أقول: نعم وكلا. . كلّا حيث الإيمان وعمل الصالحات لا يرجعان بفائدة إلى الله إلّا إلى العاملين فلا استحقاق لأجر، ونعم: حيث ﴿كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾<sup>(٥)</sup> ووعد الذين آمنوا وعملوا الصالحات الجنة، فقد فرض على نفسه الفضل، حيث لا أصل الفضل واجب عليه ولا كبيره، فهو فضل على فضل.

ذَلِكَ ٱلَّذِى يُبَشِّرُ اللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتُّ قُل لَآ أَسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْنَى وَمَن يَفْتَرِفَ حَسَنَةُ نَزِدَ لَهُ فِيهَا حُسَنًا إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ شَكُورُ 💭 :

بشارة عظمى بعطية كبرى لعباد الله المؤمنين الصالحين، أترى أن الرسول عظى يسألهم على عنت الدعوة بوعثائها وأعبائها والبشارة بعقباها في أولاها وعقباها، أيسألهم عليه أجراً؟..

﴿قُلْ لَا آسْتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْنَى ﴾! وهـذه سـنـة الله الـدائـبـة فـي

- سورة الأنبياء، الآية: ١٠٢.
- (٢) سورة الزخرف، الآية: ٧١.
  - (٣) سورة فصلت، الآية: ٣١.
- (٤) سورة التوبة، الآية: ١٠٢.
- (٥) سورة الأنعام، الآية: ١٢.

رسله ألّا يسألوا المرسل إليهم أجراً، ولا جزاءً ولا شكوراً، لا مادياً ولا معنوياً، فأجرهم مضمون لهم عند الله، وهم ليس لهم أجورهم ﴿أَمَّ نَتَعَلَّهُرَ أَجَرًا فَهُم مِن مَفَرَمِ ثُمُثَقَلُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

وهكذا نسمع الرسل منذ نوح يواجهون الأمم بأمر الله بالقول: ﴿وَمَّا أَمْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ لِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾<sup>(١)</sup> وهـود (١٢٧) وصــالـــح (١٤٥) ولوط (١٦٤) وشعيب (١٨٠) ومن قبلهم وبينهم وبعدهم من المرسلين: ﴿ أَنَّبِعُواْ مَن لَا يَسْتَلَكُو أَجْرَا وَهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ (٣) كعامة المرسلين وحتى يوصل وبأحرى إلى خاتم المرسلين: ﴿قُلْ لَا آسْنَلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْئَكُ وليست هذه المودة - أياً كان - أجراً وإن كانت بصيغة الأجر: ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ۖ إِنَّ أَجْرِيَ إِلَا عَلَى ٱللَّهِ وَقُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدًى فهو إذاً أجر لا يرجع بفائدة إلَّا لهم في سبيل الإيمان بربه: ﴿قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا﴾<sup>(٥)</sup> بعد قوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا مُبَشِّرُ وَنَذِيرُكُ<sup>(1)</sup> لا تاجراً تتعامل ببلاغ الرسالة، والصيغة المجردة في سلبية الأجر سارية دون تكلف: ﴿قُلْ مَا أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ مِنَ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْتُتَكْلِنِينَ ﴿ هُوَ لِلَّا ذِكْرٌ الْمُتَلِمِينَ ٥ وَلَنْعَلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ٢٠ ﴿ أَمْ نَسْتَلْهُمُ أَجْرًا فَهُم تِن مَغْرَمِ مُنْعَلُونَ﴾ (^)؟ ﴿وَمَا تَسْتَلْهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِحْرٌ لِلْعَالِمِينَ﴾ (٩).

آيات ثلاث تنفي عنه ﷺ سؤال الأجر كاستمرارية للسنة الرسالية، وثلاث أخرى تعالج موقف المودة في القربي أنها ليست في الحق أجراً

- (١) سورة الطور، الآية: ٤٠.
- (٢) سورة الشعراء، الآية: ١٠٩.
  - (۳) سورة يس، الآية: ۲۱.
  - (٤) سورة سبأ، الآية: ٤٧.
  - ه. سورة الفرقان، الآية: ٥٧.

- (٢) سورة الإسراء، الآية: ١٠٥.
- (۷) سورة ص، الآيات: ۸۸-۸۸.
  - (٨) سورة الطور، الآية: ٤٠.
  - (٩) سورة يوسف، الآية: ١٠٤.

وإنما «هو لكم» وسبيل إلى ربكم، ودخول إلى مدينة علم الرسول من أبوابها المقررة لكم.

إذاً فلتكن المودة في القربى لصالحهم كمسلمين، وسبيلاً إلى رب العالمين، فلتكن مودة في أبواب مدينة علم الرسول، واستمرارية لرسالة الرسول، لا مودة في أقربائه بسبب القرب سببياً أو نسبياً أم ماذا من القرابات التي لا يحسب لها حساب في ميزان الله.

ومن المعلوم دون ريب أن وجهة الخطاب هم المؤمنون المبشر لهم بروضات الجنات حيث آمنوا وعملوا الصالحات، دون الظالمين المشفقين مما كسبوا، إذ الناكرون لأصل الرسالة لا يعقل طلب الأجر منهم جزاءً لهذه الدعوة وهم ناكروها حتى يقول: ﴿لَا آسَنَكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا﴾ ثم يطلب منهم بدل الأجر مودتهم له علي وهم ألد أعدائه حيث يسب آلهتهم.

ثم هل من المعقول سؤال الرسول ﷺ المؤمنين برسالته أن يودوه في قرابته منهم، وليسوا هم كلهم من قرابته، ولم يكونوا يعادونه بعد الإيمان حتى يطلب وُدَّه نفسه لقرابته! أم ماذا من تأويلات عليلة.

إن القربى هنا كما تقول آياتها ليست إلّا القربى التي تقربهم المودة فيهم إلى الله زلفى: ﴿إِلَّا مَن شَكَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا﴾ فإنما هي لهم لا له: ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمُ مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمُ ﴾ إذاً فـهـم الأقـربـون إلـى بـيـت الـرسـالـة المحمدية «علي وفاطمة والحسن والحسين» تنزيلاً<sup>(1)</sup> و«التسعة المعصومون

(١) الدر المنثور ٦: ٧ - أخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه من طريق سعيد ابن جبير عن ابن عباس قال: لما نزلت هذه الآية قالوا: يا رسول الله عنه من قرابتك هؤلاء الذين وجبت مودتهم؟ قال: علي وفاطمة وولداهما ورواه مثله أحمد بن حنبل في مسنده عن ابن عباس عنه عنه والثعلبي في تفسيره بسند صحيح عنه وابراهيم الحمويني من أعيان علماء ابسنة بسنده عنه وأبو نعيم صاحب حلية الأبرار بسنده عن الأعمش عن سعيد بن جبير عنه والمالكي في كتاب الفصول المهمة عنه وصاحب المناقب الفاخرة في العترة الطاهرة بسنده= من ولد الحسين» تأويلاً، وكما أخرجه زهاء اثنين وخمسين من فطاحل . .

عنه - كل ذلك يرويه ابن عباس عن رسول الله عنه وفي إحقاق الحق ج ١٤: ١٠٦ - أخرج مثله جماعة من أعلام القوم منهم العلامة ابن المغازلي في مناقبه ص ١١٢ مخطوط عنه عنه ومنهم الحسكاني في شواهد التنزيل ج ١: •١٣ ط بيروت بعدة طرق أخبرنيه الحاكم الوالد. . . وأخبرنيه أبو بكر السكري . . . وأخبرناه أبو عبد الله الشيرازي . . وحدثنيه أبو حازم الحافظ من أصل سماعه . . . وأخبرنا أبو نصر المفسر . . وأخبرنا محمد بن عبد الله الرزجاهي . . . وحدثنا الحاكم أبو عبد الله المفسر . . وأخبرنا أبو سعد بن علي . . ومنهم العلامة الحضرمي في وسيلة المآل ص ٢٦ نسخة الظاهرية بدهشق، ومنهم العلامة الشيخ عبد القادر الشافعي السنندجي في تقريب المرام في شرح تهذيب الأحكام ص ٣٣٢ مطبعة الأمرية ببولاق، كل ذلك عن ابن عباس أم غيره عن رسول الله عنه المع على وفاطمة وولداهما»! .

وفي المصدر عن العلامة الحسكاني في شواهد التنزيل ج ٢: ١٤٢ بإسناد متصل عن علي عليه الله في قال: فينا في قالم حمَّ آية أنه لا يحفظ مودتنا إلا كل مؤمن ثم قرأ ﴿لَا آسَتَلَكُمُ عَلَيَهِ أَجَرًا إِلَا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْيَكُ [الشورى: ٢٣] ورواه أيضاً مصبح بن هلقام عن عبد الغفور فأسنده إلى النبي عليها وروى مثله العلامة باكثير الحضرمي في وسيلة المآل ص ٦٥ نسخة المكتبة الظاهرية بدمشق من طريق أبي حيان والواحدي عن علي بعين ما تقدم.

وأخرج أبو نعيم والديلمي من طريق مجاهد عن ابن عباس قال قال رسول الله على : لا أسالكم عليه أجراً إلا المودة في القربى – أن تحفظوني في أهل بيتي وتودوهم بي، وأخرج سعيد بن منصور عن سعيد بن جبير إلا المودة في القربى قال : قربى رسول الله على وروى ما يعنيه من أن القربى قربى رسول الله وآل محمد على في الجمع بين الصحاح الستة عن ابن عباس وعلي بن الحسين بن محمد الأصبهاني في كتاب مقاتل الطالبيين في خطبة للحسن بن على على بعد استشهاد أبيه على : أنا ابن من فرض الله مودتهم في كتابه حيث قال : ومن في يُقدَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَ لَهُ فِيَهَا حُسَنًا ﴾ والحسنة حبنا أهل البيت، والمالكي عن السدي عن ابن مالك على على على بعد استشهاد أبيه على : أنا ابن من فرض الله مودتهم في كتابه حيث قال : ومن عن ابن عباس عنه في أن الحسنة حبنا أهل البيت، والمالكي عن السدي عن ابن مالك عن ابن عباس عنه عن أن الحسنة هنا هي مودة آل محمد في وابن المغازلي الشافعي في والحسنين وفي قربى رسول الله وآل محمد وأهل البيت السيد هاشم البحراني في كنابة والحسنين وفي قربى رسول الله وآل محمد وأهل البيت السيد هاشم البحراني في كنابة الخصام ص ٣٩٥ – ٣٩٦ – الباب ٢٧، ثم أخرج من طريق أهل البيت على وفاطمة والأثمة عليه كلهم اثنين وعشرين حديثاً وكما المخرج من طريق إخراننا سبعة عشر حديثا وكما أخرج في البرهان ونور الثقلين أحاديث متواترة في هذا المعنى فراجعها.

| الحسين عظيم أقرأت القرآن؟ قال: نعم - قال: أقرأت آلم حم؟ قال: لا - قال: أما قرأت:                                            | = |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| <لَنُو لَا آسَنَلَكُمُ طَتِبِو أَجَرًا إِلَا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقُرْنَى ؟؟ قال: فإنكم لأنتم هم؟ قال: نعم ورواه مثله الثعلبي |   |
| في تفسيره عن أبي الديلم مثله وبسند آخر عن أم سلمي مثله وفي تفسير البرهان ٤: ١٢٦ ح ٢٧                                        |   |
| الثعالبي بسند متصل عن أبي الديلم مثله .                                                                                     |   |
| وينقل الألوسي في تفسيره روح المعاني ج ٢٥ ص ٣٢ شعراً في حب آل البيت عن الإمام                                                |   |
| الشافعي قائلاً : وأنا أقول قول الشافعي الشافي العي :                                                                        |   |
| يا راكباً قف بالمحصب من منى 🛛 واهتف بساكن خيفها والناهض                                                                     |   |
| سحراً إذا فاض الحجيج إلى منى فيضاً بساكن خيفها والناهض                                                                      |   |
| إن كان رفضاً حب آل محمد فليشهد الثقلان أني رافضي                                                                            |   |
| وفي مجمع البيان بإسناده إلى القاسم الحسكاني مرفوعاً إلى أبي أمامة الباهلي قال: قال                                          |   |
| رسول الله عظي إن الله تعالى خلق الأنبياء من أشجار شتى وخلقت أنا وعلي من شجرة واحدة                                          |   |
| فأنا أصلها وعلي فرعها وفاطمة لقاحها والحسن والحسين ثمارها وأشياعنا أوراقها فمن تعلق                                         |   |
| بغصن من أغصانها نجا ومن زاغ عنها هوى ولو أن عبداً عبد الله بين الصفا والمروة ألف عام                                        |   |
| ثم ألف عام حتى يصير كالشن البالي ثم لم يدرك محبتنا كبه الله على منخريه في النار ثم تلا ﴿قُل                                 |   |
| لَا أَسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ أَجْلُ إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَىُّ﴾ [الشورى: ٢٣].                                        |   |
| وفي الدر المنثور ٦٦: ٧ وأخرج الترمذي وحسنه وابن الأنباري في المصاحف عن زيد بن                                               |   |
| أرقم قال: قال رسول الله عظي : إني تارك فيكم ما أن تمسكتم به لن تضلوا بعدي أحدهما                                            |   |
| أعظم من الآخر كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي ولن يتفرقا                                            |   |
| حتى يردا علي الحوض فانظروا كيف تخلفوني فيهما ، وفيه أخرج الترمذي وحسنه والطبراني                                            |   |
| والحاكم والبيهقي في الشعب عن ابن عباس قال قال رسول الله عظي : أحبوا الله لما يغذوكم                                         |   |
| به من نعمه وأحبوني لحب الله وأحبوا أهل بيتي لحبي وأخرج البخاري عن أبي بكر الصديق                                            |   |
| قال: ارقبوا محمداً ﷺ في أهل بيته، وأخرج ابن عدي عن أبي سعيد قال قال رسول                                                    |   |
| الله عظيم: المغضنا أهل البيت فهو منافق.                                                                                     |   |
| وينقل الفخر الرازي في تفسيره الكبير عن صاحب الكشاف أنه يروى عن النبي ﷺ : قوله :                                             |   |

وينقل الفخر الرازي في تفسيره الكبير عن صاحب الكشاف انه يروى عن النبي ﷺ : قوله : «من مات على حب آل محمد مات شهيداً ألا ومن مات على حب آل محمد مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حب آل محمد مات تائباً، ألا ومن مات على حب آل محمد مات مؤمناً مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حب آل محمد بشره ملك الموت بالجنة ثم منكر ونكير، ألا ومن مات على حب آل محمد يزف إلى الجنة كما تزف العروس إلى بيت زوجها، ألا ومن مات على حب آل محمد فتح له في قبره بابان إلى الجنة، ألا ومن مات على حب آل محمد ال إخواننا(١) وكثير من أصحابنا عن رسول الله عليه لأنهم أبواب مدينة علمه

والجماعة، ألا ومن مات على بغض آل محمد جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه آيس من رحمة الله، ألا ومن مات على بغض آل محمد مات كافراً، إلا ومن مات على بغض آل محمد لم يشم رائحة الجنة. أقول: ثم يعلق الفخر الرازي على هذا الحديث قوله: «ولا شك أن فاطمة وعلياً والحسن والحسين كان التعلق بينهم وبين رسول الله عظي أشد التعلقات وهذا كالمعلوم بالنقل المتواتر فوجب أن يكونوا هم الآل، وأيضاً اختلف الناس في الآل قيل هم الأقارب وقيل هم أمته فإن حملناه على القرابة فهم الآل وإن حملناه على الأمة الذين قبلوا دعوته فهم أيضاً آل فثبت أن على جميع التقديرات هم الآل وأما غيرهم فهل يدخلون تحت لفظ الآل فمختلف فيه؟ منهم أحمد بن حنبل في صحيحه والطبري في تفسيره بثلاثة أسانيد والحاكم في المستدرك والزمخشري في الكشاف وأخطب خوارزم في مقتل الحسين وابن الأثير في جامع الأصول والرازي في تفسيره وابن بطريق في العمدة وابن طلحة في مطالب السؤول والكنجي في كفاية الطالب بسندين والبيضاوي في تفسيره والطبري في ذخائر العقبي بسندين والنسفي في تفسيره والحمويني وصاحب المناقب الفاخرة والنيسابوري في تفسيره وأبو حيان في البحر المحيط وابن كثير في التفسير بسندين والهيتمي في مجمع الزوائد والمهايمي الهندي فى تفسير تبصير الرحمن وابن حجر العسقلاني في الكافي الشاف بثلاثة أسانيد وابن صباغ المالكي في الفصول المهمة والسيوطي في الدر المنثور بثلاثة أسانيد وفي الإكليل بتسعة أسانيد وفي إحياء الميت بأربعة أسانيد وابن همام فى حبيب السير وابن حجر فى الصواعق المحرقة بثلاثة أسانيد والخطيب الشربينى فى السراج المنير والبركري في الأربعين والمير محمد صالح الترمذي في مناقب مرتضوي والمحلي في الحدائق الوردية والمولى حسين الكاشفي في روضة الشهداء وفي المواهب والشبراوي في الإتحاف بثلاثة أسانيد والصبان في إسعاف الراغبين من (٣) والشوكاني في فتح القدير (٦) والألوسي في روح المعاني (٤) وأرجح المطالب والقندوزي في ينابيع المودة (٨) والبرزندي والطبراني وابن حنبل في المناقب وابن أبي حاتم في التفسير والحاكم في المناقب والنيسابوري في الوسيط وابن جرير في جامع البيان والحقانى والشبلنجي في نور الأبصار والسيد صديق حسن خان في هداية السائل في أدلة المسائل (٢) والحضرمي في رشفة الصادي والتونسي في السيف المسلول والحداد في القول الفصل (١٧) والخوارزمي في المقتل والطبري في ذخائر العقبى هؤلاء الفطاحل رووا عن رسول الله ﷺ نزول آية ذوي القربي في الخمسة الطاهرة ﷺ .

وفي ملحقات الإحقاق ٩ : ٩٢ يستدرك ما أخرجه في ٣ كما هنا بقوله ومنهم الثعلبي في الكشف والبيان والخواجة محمد پارسا البخاري في فصل الخطاب على ما في الينابيع ٣٦٨ والبدخشي في مفتاح النجا ١٣ والقندوزي في ينابيع المودة ١٠٦ والطبراني في المعجم الكبير ١٣١ = وهم الثقل الثاني: عترته، وهم خلفاؤه في أمته، كما تواترت بذلك الروايات من طريق الفريقين، مهما يهرف الهارفون ويخرف الخارفون في اختلاق روايات تناقضها أو تأويلات، حيث القرآن هو الميزان لا سواه، وهنا ﴿اَلْمَوَدَّةَ في اَنْقُرُنَى لا «للقربي» ولا «مودة القربي» حيث القربي جعلوا مكاناً للمودة، أن تتمكن المودة فيهم كسبل إلى الله، لا مودتهم والمودة لهم لكي يتخذوا أصولاً

وأبو نعيم الأصبهاني في نزول القرآن مخطوط والزمخشري في تفسيره ٣: ٤٠٢٠ والأمر تسري في أرجح المطالب ٢٢ والحضرمي في القول الفصل ١: ٤٨٢. وعبد الكافي الحسيني في السيف اليماني المسلول ٦٤ والخوارزمي في مقتل الحسين ٥٧ والطبري في ذخائر العقبي ٢٥ وابن تيمية في منهاج السنة ٣: ٢٥٠ والتفتازاني في شرح المقاصد ٢: ٢١٩ والقسطلاني في المواهب اللدنية ٧: ٣ و١٢٣ والعسقلاني في الكاف الشاف ١٤٥ ومحمد صديق حسن خان ملك بهويال في فتح البيان ٨: ٢٧٠ والسيوطي في إحياء الميت ١١٠ والميبدي في شرح ديوان أمير المؤمنين مخطوط والحضرمي في رشفة الصادي ٢٢ والشبراوي في الإتحاف ٥ و١٣ والشافعي في المناقب ٧٠ مخطوط والأمر تسري في أرجح المطالب ٥٧ والبدخشي في مفتاح النجا ١٢ مخطوط والبلخي في ينابيع المودة ٢٦١ والإدريسي في رفع اللبس والشبهات ٨ والقاضي بهجت أفندي في تاريخ آل محمد ٤٤ والنبهاني في الشرف المؤيد ٧٢ وفي الأنوار المحمدية ٤٣٣ والساعاتي في بلوغ الأماني المطبوع ذيل الفتح الرباني ١٨ : ٢٦٥ وابن حنبل في فضائل الصحابة ٢١٨ مخطوط وفي مسنده على ما في الينابيع والزمخشري في تفسيره ٣: ٢٠ ٤ والخوارزمي في مقتل الحسين ا و٧٥ والرازي في تفسيره ٢٧ : ١٦٦ وابن بطريق الحلي في العمدة ٢٣ والكنجي في كفاية الطالب والشافعي في مطالب السؤول ٨ والبيضاوي في تفسيره ٤ : ١٢٣ والنسفي في تفسيره ٩٥ والحموينى في فرائد السمطين والنيسابوري في تفسيره ٢٥ : ٣١ وأبو حيان في البحر المحيط ٧: ٥١٦ وابن كثير في تفسيره ٤: ١١٢ والهيتمي في مجمع الزوائد ٩: ١٠٣ والكوكني في تفسيره تبصير الرحمن ٣: ٢٤٧ والصباغ في الفصول المهمة «والسيوطي في تفسيره ٦: ٧ وفي إكليله ١٩٠ وفي إحياء الميت ١١٠ وخواند مير في حبيب السير والترمذي في المناقب المرتضوية ٤٩ والكاشفي في المواهب ٢: ٢٤٣ والشبراوي في الإتحاف ٥ والطبراني في المعجم الكبير وابن أبي حاتم في تفسيره والحاكم في المناقب والواحدي في الوسيط وأبو نعيم في حلية الأولياء والزرندي في نظم درر السمطين وابن حنبل في المناقب والحقاني في فلك النجاة والطبري في جامع البيان وعبد الكافي الحسني في السيف المسلول ۹ والحداد في القول الفصل.

وأهدافاً، لا! وإنما هم السبل إلى الله والأدلاء على مرضاة الله، إذاً فليس واجب المودة هنا ﴿إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرَيَّ﴾ حيث توصلكم إلى الله!.

إن «القربى» هي مؤنث الأقرب كما وهي مصدر – وبطبيعة الحال – هي بمعنى الأقربية، ولا تخلو في سائر القرآن عن كونها فعلي التفضيل أو مصدره<sup>(١)</sup> ولا تجد القربى مجردة عن «ذي – ذوي – أولي» إلّا هنا، حيث الأقربية الرسالية هي المعنية دون ذويها وأوليها، ولذلك قال ﴿فِ ٱلْقُرْنَ<sup>5</sup> لا «للقربى» أو «القربى».

فحاصل المعني من المودة في القربى هو المودة في القربى إلى الرسول كمدينة علم الرسالة، فإلى الله حيث الرسالة تكرّس ككلّ إلى الله: ﴿...إلَّا مَن شَكَآهَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِهِ سَبِيلًا﴾ فكانوا هم السبيل إليه والمسلك إلى رضوانه.

فليست القربى إذاً – فقط – أقربية الرسول إلى الله ممن سواه وإن كانت تشملها كأصل، ولكنما المودة في القربى إنما تكون لهم كسبيل كاملة إلى الله إذا اتخذوا إلى مدينة علمه سبيلاً هي أبوابها : ﴿وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّـالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَحَقُولُ يَنَيَّتَنِي الَّخَـنَدُتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً () يَنَوَيَلَتَى لَيَّنَي لَرُ أَنَخَدْ فَلَانًا خَلِيلًا () عَنِ ٱلذِصَرِ بَعَدَ إِذَ جَمَةَنِيُّ وَكَانَ ٱلشَّيْطَنُ لِلْإِسْكِنِ خَذُولًا ().

فالرسول على الفضل السبل إلى الله، فالسبيل مع الرسول ليس هو الرسول وإنما سبيل مع الرسول إلى الله، هل لأن الرسول لا يكفي سبيلاً إلى الله حتى يثنى بسبيل معه؟ أم إن السبيل معه هو القرآن؟ والقائل: يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلاً، لا ينقصه إلا سبيل مع الرسول، وأما الرسول والقرآن فهما توأمان، حيث الإيمان بأحدهما إيمان بالآخر، والقرآن هو

- كما في ستة عشر موضعاً من فإني الشريّن (النّحل: ٩٠] وفرذي الشريّن (البَقَرَة: ١٧٧] وفرأتُولُوا الشريّن (النساء: ٨] وفرنا قُريّن (المائدة: ١٠٢] وفرأتُولي قُريّن (النوبة: ١١٣].
  - (٢) سورة الفرقان، الآيات: ٢٧-٢٩.

الدليل لرسالته، فكيف يُتخذ الرسول سبيلاً دون القرآن، فالسبيل هنا ليس هو الرسول ولا القرآن، وإنما هو سبيل إلى رسول القرآن. وقرآن الرسول فإلى الله، وليس إلا ﴿الْمَوَدَةَ فِي الْقُرْنَى؟: الأقربين إلى الرسالة، فإن مودتهم – لأنهم أبواب مدينة علم الرسول ﷺ – تتبع اتخاذهم سبيلاً مع الرسول وكما تواتر عنه ﷺ: «أنا مدينة العلم وعلي بابها».

ثم ولا تعني القربى – وبأحرى – أقربية الرسول إليهم<sup>(۱)</sup> ولا أقربيتهم إليه، لو تعني قرابة نسبية أم ماذا من غير الرسالية، فإنها ليست لهم ولصالحهم في اتخاذها سبيلاً إلى ربه، على أن المخاطبين وهم المؤمنون برسالته آمنوا به لرسالته وهي قربى روحية فهي أقرب وأحرى في المودة من القربى غير الروحية الرسالية<sup>(۲)</sup>.

فالمودة في القربى – التي لها صلة بأجر الرسالة وليست به فإنها لهم، وهي ممن شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلاً – إنها ليست هي الرسالة حيث صدقوها، وليست أجراً لنفسها، اللهم إلا تعرّفاً سليماً إلى الرسالة واستمرارية لها وليس إلاً بـ ﴿الْمَوَدَةَ فِي الْقُرْنَى عترته ﷺ الأقربون إليه في معرفة الرسالة وحملها.

هنالك مودة في الرسالة تجعلهم يتعلمون من الرسول ويطيعونه كما يستطيعون حسب ما يودون رسالة الله ويحبون الله: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ

- كما في الدر المنثور ٦: ٦ أخرج ابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال قال لهم رسول الله عليه : لا اسألكم عليه أجراً إلا أن تودوني في نفسي لقرابتي منكم وتحفظوا القرابة التي بيني ويينكم أقول وهذا خلاف المستفاد من القربى كما عرفناها من الآية وخلاف النقل المتواتر عن ابن عباس نفسه وخلاف إجماع أهل البيت الميسية .
- ٢) نور الثقلين ٤ : ٥٧٨ ح ٨٥ في روضة الكافي بإسناده عن أبي جعفر عنه قال : وقال لأعداء
   ١له أولياء الشيطان .

فَأَنَّيَعُونِي يُعْجِبَكُمُ اللَّهُ<sup>(١)</sup> وهذه المودة تتطلب مودة السبل إلى الرسالة ومدينة علم الرسول، وليست إلَّا ﴿ ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرَنَ<sup>ّ</sup>ى حيث تقربهم إلى الرسول فإلى الله زلفى، ثم لا نجد قربى إلّا هيه، اللهم إلّا واهية، إلّا قربى الله وليست لغير المعصومين اللّهم إلا سبلاً إلى الله، وهم السبيل الأعظم والصراط الأقوم، وهم أهل بيت النبوة، وموضع الرسالة، ومهبط الوحي، ومعدن الرحمة، وهم الدعوة الحسنى، وحجج الله على أهل الدنيا والآخرة والأولى، وهم الدعاة إلى الله، والأدلاء على مرضاة الله، والمستقرين في أمر الله والتامين في محبة الله.

في الحق إن المودة في القربى ليست أجراً للرسالة، وإنما هي طلب المزيد من تصديق الرسالة بالمودة في الملاصقين الأولين بالرسالة، وداً تحملهم على ملازمتهم في الأخذ عنهم أهل البيت، فأهل البيت أدرى بما في البيت!.

فلأن الأجر هو أجر الرسالة لا أجر محمد إلا كرسول، فلتكن المودة في القربى هي في قربى الرسالة: من هو أقرب إليها من بيت الرسالة، ثم وهو لهم كمؤمنين بالرسالة وهو ممن شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلاً، لا قرب محمد كسائر البشر إليهم ولا قربهم إليه، فإن المودة في هذا القرب وذاك ليست إسلامية ولا تمتّ بصلة لرسالته أم ماذا؟

ثم المودة في قرباه إليكم ليست إلّا له لا لهم ﴿قُلْ مَا سَأَلَتُكُمُ مِّنْ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ كذلك هي والمودة في قرباهم إليه ليست اتخاذ سبيل إلى الرب اللهم إلّا قربى الرسالة، سبيلاً إليها فإلى الله وهي الأئمة من عترته ﷺ .

فلئن قلت لا قربى أقرب من قربى الله فلتكن هذه المودة في قربى الله

(۱) سورة آل عمران، الآية: ۳۱.

«أن تتقربوا إليه بطاعته»<sup>(١)</sup>؟ قلنا: كما المودة في طاعة الله تحملكم عليها ثم قربى بها إلى الله، كذلك المودة في الأدلاء إلى الرسول فإلى الله، فلولا معرفة الرسول والرسالة كاملة لم تعرفوا طاعة الله حتى تقربكم إلى الله زلفى فُقُلَ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيَهِ مِنْ أَجَرٍ إِلَا مَن شَكَآءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَيِّهِ سَبِيلاً»<sup>(٢)</sup> فلو كان السبيل إلى الرب هي الطاعة المعروفة لكل أحد فكيف يسألهم المودة فيها كأجر الرسالة، فإنما هذه سبيل جديدة يعرِّفها لهم حيث هم يعلِّمونهم ما خفي عنهم وعزب عن علمهم فهم أبواب مدينة علم الرسول على .

وَمَن يَڤْتَرِفَ حَسَنَةَ﴾ تصديقاً للرسالة الإلهية، وتذرعاً بالمودة في القربى إليها فإلى الله زلفى، أم ماذا من حسنة عقائدية أو عملية؟

أَزِدَ لَهُو فِيهَا حُسَنًا ﴾ حسناً على حسنة نوراً على نور ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ ﴾ حيث التقصير والقصور في اقتراف حسنة لمن استغفر وأناب ﴿ شَكُورُ ﴾ لمن يقترف حسنة، ولمن يتوب بعد السيئة وقد ﴿ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَنتَ اللَّهُ ).

ولقد كانت هذه الآية الغرة اليتيمة تذكرة لهم أمام مشهد روضات الجنات وحرية المشيئات فيها، وهي حصيلة الدعوة الرسالية الصعبة الملتوية ليل نهار، ذكرى أنه لا يسألهم على هذا أجراً إلّا المودة في القربى وهي لهم، وإلّا من شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلاً.

لقد كان الاستثناء منقطعاً معنوياً حيث المودة هذه لم تكن أجراً، وإن كان متصلاً لفظياً حيث سماها أجراً وما هي بأجر، ثم وليس مجرد عدم

- الدر المنثور ٦: ٦ أخرج أحمد وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وصححه وابن مردويه من طريق مجاهد عن ابن عباس عن النبي في الآية: قل لا أسألكم على ما أتيتكم به من البينات والهدى أجراً إلا أن تودوا الله وأن تتقربوا إليه بطاعته.
  - (٢) سورة الفرقان، الآية: ٥٧.
  - (٣) سورة الفرقان، الآية: ٧٠.

تنـاول الأجر بـل ويـتـنـاولـون هـم أجـراً وزيـادة ﴿وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَ لَهُ فِيهَا حُسَناً....﴾! ثم ومن بعد الأجر وزيادته غفراً وشكراً.

فخصيصة هذه المودّة أنها ليست أجراً له، وهي لهم، وهي السبيل إلى ربهم، وليست القربى أشخاصاً، وإنما هي الأقربية إلى الرسول رسالياً وإلى الله بعد الرسول معرفياً وعبودياً، المتمثلة في الأئمة من عترته المعصومين صلوات الله عليه وعليهم أجمعين، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

أَمَ يَقُولُونَ أَفْتَرَىٰ عَلَى أَلَلَهِ كَذِبَأَ فَإِن يَشَا اللَّهُ يَخْتِعُ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْحُ أَلَلَهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِنَّى ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلْشَدُورِ ())

هذه الآية لا تمت بصلة لآية الأجر إلّا كونها موضع ريبة لجماعة من المسلمين، كما القرآن كله عند الناكرين، قولة في الجو الإسلامي الذي لم يسلم تماماً عن الانحراف ممن ثقلت عليهم المودة في القربى<sup>(۱)</sup> حيث قلبها بعضهم إلى العداوة كما عادوا النبي كالمنافقين، وآخرون مذبذبون عواناً دون عناد ولا وداد إلّا مودة كسائر المسلمين أو هي أعلى دون أن تتخذ إلى الرب سبيلاً، ثم قليل منهم متعهدون.

(١) نور الثقلين ٤ : ٥٧٦ ح ٨٢ في تفسير علي بن إبراهيم بسند عن محمد بن مسلم قال : سمعت أبا جعفر عليم يقول في قول الله تمكن : (قُمُل لَا أَمْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا) قل لا أسألكم عليه اجراً . إلى أن قال : ففرض الله عليهم المودة في القربي فإن أخذوا أخذوا مفروضاً وان تركوا تركوا مفروضاً قال : فانصرفوا من عنده وبعضهم يقول : عرضنا عليه أموالنا فقال لا – قاتلوا عن أهل بيتي من بعدي وقالت طائفة : ما قال هذا رسول الله وجحدوه وقالوا كما حكى الله تمكن : (أَمْ يَقُولُونَ أَفَتَكَ عَلَ أَلَهِ كَذِبًا) – فقال تمكن تشكن : (عَان يَشَع أَلَهُ يَغْتِم عَلَى قَلْكَ عَلَى الله لو افتريت (وَبَمْتُم أَلَهُ المُعْلَى يعني : يبطله (وَيُعِنَّ أَلَى بَكَمَ مَتَيَه يعني بالأئمة والقائم من آل

وفي الدر المنثور ٦ : ٧ – أخرج الطبراني والخطيب من طريق أبي الضحى عن ابن عباس قال : جاء العباس إلى رسول الله ﷺ فقال : إنك تركت فينا ضغائن منذ صنعت الذي صنعت فقال النبي ﷺ : لا يبلغوا الخير أو الإيمان حتى يحبوكم . ثم قولة لغير المسلمين إن القرآن ككلّ مفترى على الله، ﴿أَمْ يَقُولُونَ أَفَتَرَنَةُ قُلْ فَـأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْلِدِ﴾<sup>(١)</sup> ﴿...فَأَتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِشْلِدِ، مُفْتَرَيْتَكِ<sup>(٢)</sup> ﴿...إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ فَعَلَىَّ إِجْرَامِى وَأَنَا بَرِيَّ<sup>\*</sup> مِمَّا لَتَحْرِمُونَ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿...إِنِ أَفَتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِى مِنَ اللَّهِ شَيْئًاً ﴾<sup>(٤)</sup>.

أو أن بعضه مفترى كالمودة في القربى عند البعض من المسلمين، أم ماذا من غير المرغوب عندهم حيث يقولون: ﴿ أَنَّتِ بِقُرْمَانٍ غَيْرِ هَذَا أَوَ بَيَرَلَهُ قُلَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أُبَكِلَهُم مِن تِلْقَامِي نَفَسِقٌ إِنْ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى . . . ﴾<sup>(ه)</sup> والجواب الحاسم هنا وفي الحاقة: ﴿وَلَوَ نَقَوَلَ عَلَيَنا بَعْضَ الْأَقَاوِلِ ()) لَأَخَذَنا مِنْهُ إِلَيْهِينِ ()) ثُمَّ لَقَطَعَنا مِنْهُ آلُوَنِينَ () فَمَا مِنكُم قِنْ أَحَدٍ عَنْ أَخَذِ عَنْهُ الْأَقَاوِلِي اللهُ لَنَكَرُهُ إِلَيْهِينِ () ثُمَّ لَقَطَعَنا مِنْهُ آلُوَنِينَ () فَمَا مِنكُم قِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَجِزِينَ ()

و﴿أَمَهُ هنا عطف إعراض عما لا يستحق الذكر كأن كذب الله ﴿أَمْ يَقُولُونَ أَنْتَرَىٰ عَلَى اللهِ . . . ﴾ . فهنالك مفترون على الله الكذب من غير رسل الله، وهم مفضوحون إذ لا حجة لهم – فيما يفترون – باهظة، إلّا داحضة، وهم لا يصدَّقون في صدقهم على الله دونما رسالة إلهية أم ماذا، فكيف يصدَّقون في فريتهم على الله.

وأما أن رسولاً صادق الرسالة بآياته يفتري الكذب على الله، ثم الله يستمر في رسالته دون أن يأخذ منه بيمين القدرة ويقطع عنه وتين الرسالة، فهذه خيانة إلهية أن يأتمن الخائن في رسالته، وإضلال في موقف الهداية.

- (۱) سورة يونس، الآية: ۳۸.
  - (٢) سورة هود، الآية : ١٣ .
  - (٣) سورة هود، الآية: ٣٥.
- (٤) سورة الأحقاف، الآية: ٨.
  - (٥) سورة يونس، الآية: ١٥.
- (٦) سورة الحاقة، الآيات: ٤٤-٤٨.

ف ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلشَّدُورِ ﴾ لا يرسل ويأتمن الخائن، ولو أرسل من تتأتى منه الخيانة فليختم على قلبه، قلباً لقلب الرسالة ولسانها وأحوالها وآياتها إلى غيرها، حسماً لمادة الخيانة، ثم قلباً إلى غير الإيمان جزاءً بما خان.

وسنة الله دائبة على محو الباطل وإحقاق الحق أياً كان ومن أي كان، فهلا يمح الباطل من رسول الحق، وهلا يحق الحق في رسول الحق؟ أجل: ﴿وَيَمْحُ اللَهُ ٱلْبَطِلَ﴾ بكلماته ﴿وَيُحِقُّ الْمَقَ بِكَلِمَتِهِ ۖ إِنَّهُ عَلِيمُ لِذَاتِ ٱلصَّٰدُورِ﴾.

علمه بذات الصدور لا يدعه يرسل الخَوَنة، ولو أرسل فلأنه يعلم موضع الخيانة يختم على قلب الخائن، ولأنه يعلم الحق والباطل ككل، ﴿وَبَمْحُ اللَهُ ٱلْبَطِلَ وَثِحِقٌ الْمُقَ بِكَلِمَتِهِ ودلالاته.

فما كان الله ليخفى عليه ما يدور بخلد الرسول قبل أن يرسله أو يقول، فكيف بما بعده ﴿إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ﴾!

وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوَبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَعْفُوا عَنِ ٱلسَّتِخَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَلُونَ ٢ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَلِهِ وَٱلْكَفِرُونَ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ ٢

و«هو» لا سواه ﴿ ٱلَذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنَ عِبَادِمِهِ فلماذا القنوط من رحمته واللجاج في معصيته أو اللجوء إلى سواه، فباب التوبة مفتوحة على مصراعيها لمن تاب إلى الله، وقبول التوبة لمن أرادها، أن يتوب الله على العاصي ليتوب إلى الله ثم يتوب الله عليه ليقبلها عنه: ﴿ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمَ لِبَتُوْبُوًا إِنَّ ٱللَهَ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ <sup>(1)</sup> ﴿ وَأَرِنَا مَنَاسِكَمَا وَتُبَ عَلَيْنَاً ﴾ <sup>(٢)</sup> والـتـوبـة

- (١) سورة التوبة، الآية: ١١٨.
- (٢) سورة البقرة، الآية: ١٢٨.

الصالحة هي بعد الاستغفار : ﴿وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُوا رَيَّكُمْ ثُمَّ تُوَبُّرًا إِلَيْهِ<sup>﴾(١)</sup> ومن بعد التوبة الإيمان والاهتداء والعمل الصالح : ﴿فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيَهُ<sup>(٢)</sup> ﴿وَإِنِي لَعَنَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ أَهْتَكَنَىُ<sup>(٣)</sup>.

وقد تنتهي التوبة إلى الاجتباء كما في آدم: ﴿وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّئُهُ فَغَوَىٰ ﷺ ثُمَّ آجْنَبَنُهُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﷺ<sup>(٤)</sup> فقد عصى فتاب إلى الله فتاب الله عليه ثم هداه هدى ثانية بعد ما اهتدى في توبته ثم اجتباه بالرسالة.

﴿وَيَعْفُوا عَنِ ٱلسَّتِيَّاتِ﴾ وترى العفو هنا عن السيئات بتوبة؟ وقبول التوبة يشمله! أم دون توبة فكيف هو؟! إن السيئات هي ما دون الكبائر، والعفو عن السيئات دون توبة موعود شريطة اجتناب الكبائر: ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَآبَرَ مَا نُنْهَوَنَ عَنّهُ نُكَفِّرٌ عَنكُمَ سَيِّعَاتِكُمَ وَنُدِّخِلْكُم مُدَخَلًا كَرِيمًا﴾<sup>(ه)</sup> فـمـقـتـرف الكبائر والسيئات دون توبة لا تعفى عنه السيئات دون توبة.

﴿وَيَسَتَجِيبُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ﴾ الله فيما دعاهم إلى دينه والتوبة إليه كما ﴿وَيَسَتَجِيبُ﴾ الله دعاءهم وتوبتهم ﴿وَيَزِيدُهُمَ﴾ في استجابتهم إياه واستجابته إياهم ﴿مَن فَضَلِهِ ۖ﴾ وأما «الكافرون» فـ ﴿لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ﴾ إذ لم يستجيبوا لربهم فلا يستجيبهم ربهم، ولهم عذاب شديد.

وقد تعني التوبة هنا – والاستجابة فيما تعني – توبة من تقوّل عليه أنه افترى آية القربى على الله كذباً واستجابته<sup>(٦)</sup>.

- (۱) سورة هود، الآية: ۳.
- (٢) سورة المائدة، الآية: ٣٩.
  - (٣) سورة طه، الآية: ٨٢.
- (٤) سورة طه، الآيتان: ۱۲۱، ۱۲۲.
  - (٥) سورة النساء، الآية: ٣١.
- (٦) نور الثقلين في المجمع وذكر أبو حمزة الثمالي في تفسيره حدثني عثمان بن سعيد بن عمير =

لَاَيْنِ وَلَكَ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ۔ لَبَغَوَّا فِي ٱلأَرْضِ وَلَكِكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاًهُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ۔ خَبِيرُ بَسِيرُ ٢

ولـــكــــن: ﴿يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ لِنَّتْمَ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيْرًا بَصِبُرًا﴾<sup>(١)</sup> فـــ﴿إِنَّ ٱلْإِسَنَ لَيْطَنَيُّ ۞ أَن زَمَاهُ أَسْتَغَنَى ۞﴾<sup>(٢)</sup>.

فلأنه تعالى بعباده خبير ما هي طبيعتهم، ويصير إلى ما تصير حالتهم لو بسط في رزقهم ككل، لذلك جرت سنته على أن ينزل من رزقه لهم بقدر: كميَّة معيّنة معنيّة، وهندسة خاصة مقضية، من سعة وقْدرٍ وعوان بين ذلك.

فغزارة الحياة الأخرى للمؤمنين أن رزقهم كما يشتهون ولدى الله مزيد مصلحة لهم إذ لا تنازع هناك ولا طغوى وبغي حيث يخرج أضغانهم فهم صالحون.

ونزارة الحياة الدنيا بجنب تلك الغزارة لحد لا تحسب بشيء، هذه النزارة مُهندَسة مقدرة لهم بقدر، فإن الخبير البصير يعلم أن عباده كهؤلاء البشر لا يطيقون الرزق إلّا بقدر، فهم صغار لا يملكون التوازن حيث هم في بلاء الأرض، فسيبقى فيضه المبسوط بغير حساب لمن ينجحون في محنة الدنيا وابتلائها، وقد يبسط هناك لمن لا ينجحون ويبغون بسنن أخرى

عن سعيد بن جبير عن عبد الله بن عباس أن رسول الله عنه حين قدم المدينة واستحكم الإسلام قالت الأنصار فيما بينهم : نأتي رسول الله عنه فنقول له إن تعرك أمور فهذه أموالنا تحكم فيها غير حرج ولا محظور عليك فأتوه في ذلك فنزلت ﴿ قُمْ لَا آسَتَكُم عَتَهِ أَجْرًا إِلَا الْمَوَدَة فِي الْقُرْبَيُ السورى : ٢٣] فقرأها عليهم وقال : تودون قرابتي من بعدي فخرجوا من عنده مسلمين لقوله فقال المنافقون : إن هذا شيء افتراه في مجلسه أراد أن يذللنا لقرابته من بعده فنزلت ﴿ أَن يَقُولُونَ الْنَبَى عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ [الشورى : ٢٤] فأرسل إليهم فتلاها عليهم فبكوا واشتد عليهم فأنزل الله ﴿ وَهُو اللّذي يَقْبَلُ اللَّذِيةَ عَنَ عِبَادِمِهِ ﴾ [الشورى : ٢٥] الآية فأرسل في أثرهم فبشرهم وقال : ويستجيب الذين آمنوا – وهم الذين سلموا لقوله .

- سورة الإسراء، الآية: ۳۰.
- (٢) سورة العلق، الآيتان: ٢، ٧.

حاكمة على هذه السنة، كسنة تعجيل العاجلة لمن كان يريدها دون الآجلة توفية الجزاء فيها : ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَنَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمَ أَعْمَلَهُمْ فِهَا وَهُرْ فِبَهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ أُوَلَيَهِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِزَةِ إِلَّا ٱلنَّارُ وَحَجِط مَا صَنَعُواً فِيهَا وَبَطِلُ مَا كَانُوا بَعْمَلُونَ ۞ (<sup>(1)</sup>.

وسنة الاستدراج والإملاء: ﴿سَنَنَنَدْنِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ۞ وَأَمْلِى لَهُمُّ إِنَّ كَيْدِى مَتِيْنُ ۞ (<sup>٢)</sup>.

فسنة الإصلاح ككلّ بتقدير الأرزاق، سنة ابتدائية عامة تتبنى صالح المجموعة، وسنة الاستدراج وتوفية الجزاء، سنة هامشية خاصة لمن يستحقونها.

ففي حديث قدسي: «إن من عبادي من لا يُصلحه إلا السقم ولو صححته لأفسده وإن من عبادي من لا يصلحه إلا الصحة ولو أسقمته لأفسده وإن من عبادي من لا يصلحه إلا الغنى ولو أفقرته لأفسده وإن من عبادي من لا يصلحه إلا الفقر ولو أغنيته لأفسده وذلك أني أُدبِّر عبادي لعلمي بقلوبهم»<sup>(٣)</sup>.

فـ <sup>«</sup>لو فعل لفعلوا ولكن جعلهم محتاجين بعضهم إلى بعض واستعبدهم بذلك ولو جعلهم أغنياء لبغوا ولكن ينزل بقدر ما يشاء مما يعلم أنه يصلحهم في دينهم ودنياهم إنه بعباده خبير بصير»<sup>(٤)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ : إن أخوف ما أخاف عليكم ما يخرج الله لكم من زهرة الدنيا وزينتها فقال له رجل: يا رسول الله أو يأتي الخير بالشر؟ فقال:

- (۱) سورة هود، الآيتان: ۱۵، ۱۲.
- (٢) سورة الأعراف، الآيتان: ١٨٢، ١٨٢.
- (٣) نور الثقلين ٤: ٧٧٩ عن مجمع البيان روى أنس عن النبي عليه عن جبرائيل عن الله: .
  - ٤) المصدر في تفسير علي بن إبراهيم في الآية عن الصادق ﷺ .

إن الخير لا يأتي بالشر وإن مما ينبت الربيع يقتل حبطاً أو يلم إلا آكلة الخضر فإنها أكلت حتى امتلأت خاصرتاها فاستقبلت عين الشمس فثلطت وبالت ثم رتعت، وإن المال حلوة خضرة، ونعم صاحبها المسلم هو أن وصل الرحم وأنفق في سبيل الله ومثل الذي يأخذه بغير حقه كمثل الذي يأكل ولا يشبع ويكون عليه شهيداً يوم القيامة»<sup>(۱)</sup>.

وفي نـص آخـر عـنـه ﷺ جـواب آخـر هـي هـذه الآيـة ﴿وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ الزِزْنَ...﴾ ثم استمر في جوابه ﷺ <sup>(٢)</sup>.

﴿وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْفَيْنَ مِنْ بَعَـدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَةُ وَهُوَ ٱلْوَلِئُ ٱلْحَمِيدُ ٢٠٠٠:

الغيث هو ما يُغيث العِطاش نشطاً بعد فتور إلى نعاش، إن روحياً فأنبل وأحرى، وإن جسمياً عن كبد حرّى، فهو المغيث هنا وهناك لا سواه، ﴿مِنْ بَمَـدِ مَا قَنَطُوْلَ﴾ عن ريٍّ، ودخلوا في غيّ ﴿وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُم بغيث يغيث جسماً أم روحاً ﴿وَهُوَ ٱلْوَلِئُ الذي يلي من أمر عباده ما لا يليه إلّا هو، ولا يقدر عليه إلّا هو، فـ ﴿وَهُوَ ٱلْوَلِئُ ٱلْحَيِيدُ﴾ حميداً في ولايته دون قصور ولا تقصير.

وَمِنْ اَلْمَنْهِ الْمَا الْحَمَيدَة الرحيمة ﴿ خَلَقُ السَّمَانِ . . . ﴾:

- (١) الدر المنثور ٦: ٨ أخرج أحمد والطيالسي والبخاري ومسلم والنسائي وأبو يعلى وابن حبان عن أبي سعيد الخدري قال قال رسول الله عنه وبين سؤال السائل وجوابه - فسكت عنه رسول الله عنه فرأينا أنه ينزل عليه فقيل له ما شأنك تكلم رسول الله عنه ولا يكلمك فسرى عن رسول الله عنه فجعل يمسح عنه الرخصاء فقال: اين السائل فرأينا أنه حمد فقال:...
  - ۲) المصدر أخرج ابن جرير عن قتادة في الآية ذكر لنا أن رسول الله عليه قال:...

وَمِنْ ءَايَنِيهِ، خَلْقُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَتْ فِيهِمَا مِن دَابَةٍ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَـآهُ قَدِيرٌ ٢ اللهُ وَمَا أَصَنَبَكُم مِّن مُصِيبَكُو فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ٢ وَمَا أَنتُم بِمُعَجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ٢ كَٱلْأَعْلَىمِ ٢ إِن يَشَأْ يُسْكِنِ ٱلرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ ۖ إِنَّ فِي ذَلِك لَأَيَنَتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ٢ أَوْ بُوبِغَهُنَّ بِمَا كَسَبُوا وَيَعْفُ عَن كَثِيرٍ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِنَ مَايَدِنَا مَا لَمُم مِّن مِّحِيصٍ ٢ أَنْذِينَ يُجَدِلُونَ فِنَ مَقْو فَنَنَعُ ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنَيَّآ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّيمْ يَتَوَكَّلُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ اللهُ وَالَّذِينَ أَسْتَجَابُولَ لِرَبِّيمٌ وَأَقَامُوا أَلْصَلَوْهَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ وَالَّذِينَ إِذَا أَمَابَهُمُ ٱلْبَغَىٰ ثُمَ يَنتَصِرُونَ ۞ وَجَزَاؤًا سَبِتَنَةٍ سَبِتَةً مِنْلُهُأَ فَمَنْ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجَرُهُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَلَمَنِ ٱنْصَبَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُوْلَيْهَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلٍ ٢ يَظْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ٢ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ٢ وَعَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِي مِّنْ بَعْدِمْ وَتَرَى ٱلظَّلِمِينَ لَمَّا رَأَوْ ٱلْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدٍّ مِّن سَبِيلٍ ٢ وَتَرَنَّهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَسْبِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِّ يَنْظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيٍّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓأَ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ

خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ أَلَآ إِنَّ ٱلظَّٰلِمِينَ فِي عَذَابٍ تُمَقِيمٍ ٥) وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنْ أَوْلِيَآ، يَنْصُرُونَهُمْ مِّن دُونِ ٱللَّهُ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ٢ اللُّهُ ٱسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُمْ مِن قَبْلِ أَن بَأْتِيَ يَوْمُ لَا مَرَدَّ لَهُ مِن ٱللَّهِ مَا لَكُمْ مِن مَّلْجَإٍ يَوْمَبِذٍ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِيرٍ ﴿ لَكُمْ مَن أَحْرَضُوا فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ وَإِنَّآ إِذَا أَذَقْنَا ٱلْإِنسَنَنَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَأْ وَلِن تُصِبْهُمْ سَيِّنَّةُ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَكَنَ كَفُوْرُ ﴿ إِنَّى لِنَّهِ مُمَلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاَهُ يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَـٰثًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآهُ ٱلذَّكُورَ ٢ اللَّهُ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذَكْرَانًا وَإِنَـٰ ثُمَّا ۖ وَيَجْعَـ لُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ۚ إِنَّهُمْ عَلِيهُ قَلِيرٌ ۖ فَلِيرٌ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًّا أَوْ مِن وَزَآيٍ حِجَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآهُ إِنَّهُمْ عَلِنَّ حَكِيمٌ ﴿ ۖ وَكَذَلِكَ أَوْحَيَّنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَأْ مَا كُنْتَ نَدْرِى مَا ٱلْكِنَّبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَنَكِن جَعَلْنَهُ نُوَرًا نَّهْدِى بِهِۦ مَن نَشْلَهُ مِنْ عِبَادِنَأُ وَإِنَّكَ لَتَهَدِى إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ إِنَّ صِرَطٍ اللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُّ ٱلَآ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأَمُورُ ٢

وَمِنْ مَايَنِيْهِ، خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَنَّ فِيهِمَا مِن دَابَةٍ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ (٢٠):

آية غرة بين الغرر، تأتي بملاحم غيبية لم تسطع البشرية حتى الآن أن تتطلعها فتطَّلع عليها، رغم سبرها الأغوار العميقة الواسعة في أرجاء الكون بالأسفار الجوية وسواها من وسائل حديثة، فلم تسطع إلّا على أشراف مما تحمله هذه الآية القصيرة من غرر: ١ – إن في السماوات دواباً كما في الأرض: هذه أم سائر الأرض من
 السبع، كما في السماوات السبع – ٢ – ومنها عقلاء كإنسان هذه الأرض
 ٣ – والله سوف يجمع بين عقلاء السماوات والأرض!!!.

أسرار مستسرة لم ينفذ إلى طبيعتها أحد، فضلاً عن التطلَّع إلى إنشائها وكيفياتها، فكل المحاولات العلمية التي بذلت للبحث عن حياة في السماء حتى النباتية، فضلاً عن أحياء فيها حيوانية أم إنسانية أم ماذا إنها أغلقت دونها الأبواب، وانحسرت عندها الأسباب، حيث انقلب البصر إلى أهلها خاسئاً وهو حسير.

إنسان الأرض لم يحط علماً لحد الآن بدواب الأرض وهو ساكنها وماكنها، فكيف له التطلُّع إلى السماء ليرى ساكنها وماكنها، اللّهم إلّا أن يُطلعه إله الأرض والسماء كما في هذه الآية وأضرابها، حيث تبث فيهما من دابة بعد خلقها، ثم تجمعهما هنا وليوم الجمع في هذه اللمحة اللامعة، فيشهد القلب مشاهد ثلاثة أو أربعة قبل أن ينتهي اللسان من آية واحدة قصيرة من الذكر الحكيم!.

وماذا تعني دابة السماوات والأرض؟ . . . إن الدبّ – لغوياً – مشيء خفيف، والدابة وهي المبالغة فيه، تعني الماشية فوق الخفيف، وأرض مدبوبة : كثيرة ذوات الدبيب فيها، فالدابة – إذاً – حيوان يمشي على أرض مّا في أرض أم سماء : ﴿وَالَنَهُ خَلَقَ كُلَ دَابَةٍ مِن مَلَةٍ فَيَنْهُم مّن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مّن يَمْشِى عَلَى أَرْبَعٍ يَعْلُقُ اللَهُ مَا يَشَامً إِنّ اللَهُ عَلَى حَصِّل

إذاً فكل دابة تمشي، فلا تطير في جو الأرض: ﴿وَمَا مِن دَآبَتُو فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا

(١) سورة النور، الآية: ٤٥.

طَلَ<sub>مَ</sub> يَعِلِيُرُ بِجَنَاجَيْدِ إِلَّا أَمَّمُ أَمَّنَالُكُمَّ . . . ﴾<sup>(١)</sup> ولا في جو السماء كالملائكة : ﴿وَلِلَهِ يَسَجُدُ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَآبَةِ وَالْمَلَتِيكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبُرُونَ<sup>(٢)</sup> وهذه الآية تكفي نصاً على أن الدابة لا تشمل الملائكة، وتأخر الملائكة هنا ذكراً على تقدمها شأناً علّه للإطاحة باحتمال تخصص الدابة بالأرض.

وفيما تُطلق الدابة تعني كل دابة في الكون، بنَّا لها كما هنا، أو أخذا بناصيتها: ﴿مَّا مِن دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ مَاخِذًا بِنَاصِيَنِهَأَ ﴾<sup>(٣)</sup> أو خلقاً لها من ماء مشياً على بطن أو رجلين أم أربع<sup>(٤)</sup> أم قضاء عليها كلها لولا أجل مسمى بظلم ناسها: ﴿وَلَوَ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظْلَمِهِمِ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَابَّةٍ وَلَابَن يُوَخِرُهُمْ إِلَىَ أَجَلِ نُسَتَى هُ<sup>(٥)</sup> أم رزقاً لها حيث لا تحمل رزقها: ﴿وَكَانِ مِنْ دَابَةٍ لَا تَحْمِلُ

اللّهم إلّا بقرينة قاطعة تحصرها بالأرض: ﴿وَمَا مِن دَآبَةُو فِي ٱلأَرْضِ...﴾<sup>(٧)</sup> ﴿فَأَعْبَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَتُو...﴾<sup>(٨)</sup> هذه الأرض أم كل السبع إلّا بقرينة تخصها: ﴿فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَمَّمُ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَآبَتُهُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَنَّهُ<sup>(٩)</sup> ﴿وَلِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَحْنَا لَهُمْ دَآبَةُ مِنَ ٱلأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ ٱلنَّاسَ كَانُوا بِعَايَنِيَنَا لَا يُوْقِنُونَ؟<sup>(١)</sup>.

ف ﴿وَمَا بَنَّ فِيهِمَا﴾ هنا وفي أضرابها تدلنا على وجود دواب في السماوات كما في الأرض، أترى أن فيها دابة الإنسان حيث يمشي على رجلين أم ماذا كما في الأرض؟

أجل! لمكان «هم» في «جمعهم» هنا حيث ترجع إلى ذوي العقول دون

- سورة الأنعام، الآية: ٣٨.
- (٢) سورة النحل، الآية: ٤٩.
- (٣) سورة هود، الآية: ٥٦.
- (٤) سورة النور، الآية: ٤٥.
- (٥) سورة النحل، الآية: ٦١.

- (٦) سورة العنكبوت، الآية: ٦٠.
  - (٧) سورة الأنعام، الآية: ٣٨.
  - (٨) سورة البقرة، الآية: ١٦٤.
    - (٩) سورة سبأ، الآية: ١٤.
    - (١٠) سورة النمل، الآية: ٨٢.

«ها» فإنها لغير ذوي العقول، وقد يكون من «هم» ناس ﴿وَلَوَ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظْلَمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَكِن يُؤَخِرُهُم إِلَىٰ أَجَلٍ تُسَمَّى ﴾<sup>(1)</sup> فحيث لا مرجع هنا للضمير ﴿عَلَيْهَا﴾ فلترجع إلى الدنيا كلها من أرضها وسمائها، كما وهما تذكران بآيات قبلها ﴿وَلَمُ مَا فِي ٱلسَّهَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلَهُ ٱلَذِينُ وَاصِبًاً....﴾<sup>(٢)</sup> فالناس المأخوذون هنا لولا أجل مسمى هم ناس السماوات والأرض، ودليلاً ثانياً أن دواب السماوات لا تؤخذ بما ظلم ناس الأرض، فأخذ الدابة بما يظلم الناس أخذ لما ينفع الناس مع الناس.

وقد تعني آية الحج من ثالث الثلاثة في المساجد كثيراً من ناس السماوات والأرضين: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَهَ يَسْجُدُ لَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي آلأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالِجْبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَوَاَبُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرُ حَقَ عَلَيْهِ الْعَذَابُ...﴾<sup>(٣)</sup> فـ ﴿ مَن فِي السَّمَوَتِ﴾ والأرض من ملائكة أو إنسان أم أية دابة أم من ذا؟ ﴿ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ وغيرهما من نجوم السماء ﴿وَالِجْبَالُ وَالشَّجُرُ مِنَ الأرض والسماء. ﴿وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ فَي السَّمَوَتِ.

وإذا السجدة هنا تعم ذوي العقول وسواهم ففي النحل يخصهم دون سواهم : ﴿وَلِنَهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن دَابَةٍ وَٱلْمَلَتِكَةُ وَهُمْ لَا يَسَتَكْبِرُونَ ﴾ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمَ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَا ﴾ <sup>(٤)</sup> حيث تتأخر الملائكة الساجدة لكي تعم الدابة الساجدة السماوات والأرض» وهم لا يستكبرون يخافون. . !

ثم الدابة العاقلة بين دواب السماء قد تكون إنساناً يمشي على رجلين أم

- (1) سورة النحل، الآية: ٦١.
  - (٢) سورة النحل، الآية: ٥٢.
  - (٣) سورة الحج، الآية: ١٨.
- (٤) سورة النحل، الآيتان: ٤٩، ٥٠.

ماذا؟ فلا مشاحة في الأسماء، أم تكون أياً كان من العقلاء من جان أمن ذا، فالعالمون في آياتهم دليل على فرقة ثالثة بعد الإنس والجان – لأقل تقدير – قضية أقل الجمع.

ففي (٧٣) موضعاً من آي الذكر الحكيم يأتي العالمون والعالمين جمع العالم وهو العاقل ممن سوى الله، نعرف من هذا الجمع عالم الإنس والجن ولا نعرف ثالثاً أم زاد إلا إجمالاً من آية البثّ والبعض من آيات الدابة وآيات العالمين: كـ «رب العالمين» و في إنَّ الله أمطَعَتَى مَادَمَ وَنُوعاً وَمَالَ إِبْرَرِهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْمَلَمِينَ﴾<sup>(١)</sup> مما يدل على أفضلية هؤلاء المرسلين على مرسلي الجن وسائر العالمين، كما القرآن ورسوله: فإنَّ هُوَ إِلاَ ذِكْرَى لِلْعَنَلَمِينَ﴾<sup>(٣)</sup> ذكراً ورسائة لعامة المكلفين ورحمة : فومَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ؟

وقد تدلنا روايات عدة على مدن سماوية كما يروى عن الإمام علي على الله النجوم التي في السماء مدائن مثل المدائن التي في الأرض مربوطة كل مدينة إلى عمودين من نور طول ذلك العمود في السماء مسيرة مائتين وخمسين سنة"<sup>(0)</sup>.

وعن الإمام الصادق ﷺ في كل واحدة من السماوات السبع خلقاً كثيراً وكذا في ما بينها»<sup>(٦)</sup>.

وكما عن الرسول الأقدس ﷺ : «رأيت في السماء السابعة ميادين

- (١) سورة آل عمران، الآية: ٣٣.
  - (٢) سورة الأنعام، الآية: ٩٠.
  - (٣) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٧.
    - (٤) سورة الفرقان، الآية: ١.
- ٥) تفسير علي بن إبراهيم القمي عن أبيه عن ابن أبي عمير عنه عن النه .
- (٦) بحار الأنوار عن كتاب مثنى بن الوليد الحفاظ عن أبي بصير عنه 3 .

كميادين أرضكم هذه<sup>»(١)</sup> فالميادين كميادين أرضكم والمدائن مثل التي في الأرض والخلق الكثير والبقاع الكثيرة والمساكن الطيبة، كل ذلك تؤيد أن «هم» في آية البث تعني وجود عقلاء في السماوات كما في الأرض وكما تدلنا متظافر الروايات<sup>(٢)</sup>.

- البحار عن الفخر الرازي بإسناده عنه عنه .
- (٢) وعن الصادق: «إن الله تعالى خلق بقاعاً كثيرة ومساكن طيبة فخلف مغربكم هذا تسعة وثلاثون مغرباً، مدينة تشرق فيها الشمس وتغرب وهي مملوءة من خلق عقلاء يتمتعون بمعرفة الله ونعمته لم يدنس ساحتهم إثم ولا خبرة لهم عنه. وعن باقر العلوم عظي الله المعالم المسكم هذه أربعون عين شمس بين كل واحدة أربعون سنة وفي كل منها خلائق كثيرون لا يدرون هل خلق الله آدم أم لا؟ وإن وراء قمركم هذا أربعون قمراً وبين كل واحدة أربعون سنة فيها خلائق كثيرون لم يطلعوا على خلق الإنسان ولقد ألهمهم الله كمثل النحل غريزة سنن المعيشة (تفسير القمي). وفي مجمع البحرين نقلاً عن الفخر الرازي في جواهر القرآن عن رسول الله ﷺ إن لله أرضاً بيضاء تسير الشمس فيها ثلاثين يوماً وسعتها ثلاثين أضعاف أرضنا . وروى الشيخ أبو الليث السمرقندي (٣٧٣ هـ) في كتابه عنه عنه الشيخ أبو الليث السمرقندي (٣٧٣ هـ) في كتابه عنه عنه الشيخ مليئة من الأحياء. وفي بحار الأنوار وبصائر الدرجات عن الإمام الصادق ع الله أن وراء أرضنا هذه أرض بيضاء نورها منا يعيش فيها خلق يعبدون الله ولا يشركون به أحداً . ويروي المفيد في الاختصاص عن الإمام الصادق ﷺ أن علياً ﷺ سار الأرضين السبع ثلاث خربة وأربع عامرة، وروي مثله في بصائر الدرجات، وعن الإمام الباقر ﷺ مثله في ذي القرنين. ويروي الصفار في البصائر عن الإمام الباقر ﷺ أن صاحبكم يركب الصعب ويرقى في السماوات السبع والأرضين السبع خمس عوامر واثنتان خربتان. وفى زيارة العاشور «فلقد عظمت بك الرزية وجلت في المؤمنين والمسلمين وفي أهل السماوات وأهل الأرضين أجمعين». ويروي الصدوق في كتاب التوحيد عن رسول الله ﷺ أن لسائر الأرضين السبع سكنة وقرأ : القلاق سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ (الظلاق: ١٢]. وفي البحار عن السرائر بإسناده عن بريدة الأسلمي عنه ﷺ في حديث المعراج : يا على! إن الله أشهدك معي سبعة مواطن - إلى أن قال - في الموطن الثاني أتاني جبرائيل فأسري بي إلى السماء. . . فكشط لي عن السماوات السبع والأرضين السبع حتى رأيت سكانها وعمّارها=

وترى أن استعمال «هم» أحياناً في غير ذوي العقول بمحسنات مجازية، يهدم صرح دلالتها على ذوي العقول دون قرينة كما قيل<sup>(١)</sup>.

كلًا، وإنها ضابطة لغوية أن «هم» أياً كان لا تعني إلَّا ذوي العقول، أو هم مع غيرهم من غير ذوي العقول قضية التغليب، اللهم إلَّا بقرينة قاطعة تصرف «هم» عنهم إلى سواهم، ولا نجد هذا الأخير إلّا في ﴿وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسَبَحُونَ﴾<sup>(٢)</sup> حيث السباحة العاقلة هكذا تسمح إرجاع ضمير العاقل إلى هذه السابحات، إذ تسبح دون فتور ولا اصطدام وأعقل من العقلاء، حيث تسبح بأمر خالق العقلاء!

ثم ونجد الجمع بين العقلاء وسواهم في آيات: ﴿وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْهِ يَطِيُرُ بِجَنَاجَةِ إِلَّا أُمَّمُ أَمَّالُكُمُ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنِ مِن شَقَّعُ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُمْشَرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> فـ «هم» راجع إلى «دابة» إذ تشمل العقلاء وسواهم، وكذلك «من» في آية النور ﴿وَالَنَهُ خَلَقَ كُلَ دَآبَةِ مِن مَآءٍ فَيِنْهُم مَّن...﴾<sup>(٤)</sup> مَن.. مَن..

- وموضع كل ملك منها فلم أر شيئاً من ذلك إلا وقد رأيته كما رأيته .
   أقول: ليس السكان والعمار هنالك من الملائكة فإنهم لا يمشون في الأرض : ﴿قُل لَوْ كَانَ فِي الْأَرْضِ مَلَتَكَةً يَمَشُونَ مُتَعَمَّذِينَ لَنَزَلْنَا عَلَيْهِم بِنَ السَّمَلَةِ مَلَتَكَ رَسُولاً ﴾ [الإسرّاء: ٩٥].
   وفي البحار (٦ : ٢٠٥) عن أبي بصير عن الصادق عَلَيْلا أن جبرائيل احتمل رسول الله عنه وفي البحار (٦ : ٢٠٥) عن أبي بصير عن الصادق عَلَيْلا أن جبرائيل احتمل رسول الله عنه وفي البحار (٦ : ٢٠٥) عن أبي بصير عن الصادق عَلَيْلا أن جبرائيل احتمل رسول الله عنه وفي البحار (٦ : ٢٠٥) عن أبي بصير عن الصادق عَلَيْلا أن جبرائيل احتمل رسول الله عنه وفي البحار (٦ : ٢٠٥) عن أبي بصير عن الصادق عَلَيْلا أن جبرائيل احتمل رسول الله عنه الى أن قال في حديث المعراج . . ثم صعد بي إلى السماء السادسة فإذا فيه خلق كثير يموج بعضهم في بعض، ثم صعد بي إلى السماء السادسة فإذا فيه خلق كثير يموج الكروبيون.
   وفيه عن مثنى بن وليد الخياط عن الصادق عَلَيْن قال: في كل من السماوات السبع خلق وفيه وفيه عن مثنى بن وليد الخياط عن الصادق عَلَيْن قال: في كل من السماوات السبع خلق الكروبيون.
   الكروبيون.
   وفيه عن مثنى بن وليد الخياط عن الصادق عَلَيْن قال: في كل من السماوات السبع خلق وبينها خلق، قلت: وكيف الأرض؟ قال: سبع أرضون في خمس منها خلائق وليس في الأخريين.
   الأخرين.
   الأخرين.
   الأخرين.
  - (٣) سورة الأنعام، الآية: ٣٨.
    - (٤) سورة النور، الآية: ٤٥.

فإن «كل دابة» تشمل الإنسان وسواه من دابة عاقلة وسواها، فليكن موصوله موصول ذوي العقول.

إذاً ففي السماوات دواب عاقلة وسواها وكما في الأرض ﴿وَهُوَ عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاَءُ قَدِيرٌ﴾:

فهل إن هذا الجمع يعني جمعهم يوم الجمع؟ ويوم الجمع لا يخص العقلاء كما تدلنا آية الأنعام ﴿ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشُرُونَ﴾<sup>(١)</sup>: كل دابة، ولم يستحقوا هنا ضمير العاقل إلّا لأنهم أمم أمثالنا في الأولى ومن ثم يحشرون يوم الأخرى!

أم يخص الجمع يوم الدنيا في أسفار جوية متقابلة بين عقلاء الأرض والسماء؟ فلأنه جمعٌ بعد البث، وأنه جمعٌ للبعض من المجموعين ليوم الجمع<sup>(٢)</sup> فليكن في الأولى، أم نجمع بين الجمعين، في الأولى للعقلاء وفي الأخرى لكل دابة.

فقد جمعت هذه الآية على اختصارها ملاحم غيبية من وجود دواب في السماوات كما في الأرض، ولزامها الماء والكلأ والهواء حيث تتبنى حياة الدواب، ومن عقلاء الدواب إنساناً أم من ذا، وإن الله سوف يجمع بين عقلاء السماوات والأرض، هل في تسافر إلى بعض بالسفن الفضائية فيجتمعان بين السماوات والأرض، أم يسبق إنسان الأرض إنسان السماء إلى السماء أم إنسان السماء إلى إنسان الأرض؟ لا ندري!.

وترى الأوامر التشريعية خاصة بأرضنا هذه أم تعم كافة العقلاء المكلفين في أرجاء الكون؟ . . في بحث مسبق عن الآية ﴿لِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنَ حَوِّلْمَا . . . ﴾ عرفنا أن الرسالة الإسلامية تشملهم كلهم كما الرسالات

- (١) سورة الأنعام، الآية: ٣٨.
- حيث الجمع هناك يخص الدابة بل والطير والملائكة وغيرهما من غير الدابة.

التي قبلها، وفيما يروى عن الإمام الرضا ﷺ «فأما صاحب الأمر فهو رسول الله ﷺ والوصي بعد رسول الله قائم على وجه الأرض فإنما يتنزل الأمر إليه من فوق السماء من بين السماوات والأرضين»<sup>(1)</sup>.

وقد يعنيه ما يرويه ابن عباس «سبع أرضين في كل أرض نبي كنبيكم وآدم كآدم ونوح كنوح وإبراهيم كإبراهيم وموسى كموسى وعيسى كعيسى»<sup>(۲)</sup>.

إن وجود الحياة العاقلة وسواها في سائر العوالم قد يكون من الواضح وفي صورة مبهمة قبل أن يدل عليه دليل الوحي أم دليل علمي آخر، فمن البعيد كل البعد انحصار الحياة في هذه الكرة الصغيرة الهزيلة، ثم لا حياة في بليارات من الكرات!.

نظرة ثانية إلى الآية :

وَمِنْ ءَايَنِيهِ.» آيات علمه ورحمته وقدرته، وآياته الدالة على أن هذا القرآن نازل بعلمه، وآياته الدالة على وجوده أم ماذا من دلالات بينات:

﴿ خَلَقُ ٱلسَّمَانِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ جنس الأرض الشامل لسائر السبع<sup>(٣)</sup>.

﴿ وَمَا بَنَ فِيهِمَا مِن دَابَةٍ ﴾: أخلقاً ثم بثًا لما خلق؟ أم بث الخلق أن خلق

- (١) رواه على بن إبراهيم القمي عن أبيه عن الحسين بن خالد عن أبي الحسن الرضا عليه حول الآية ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبَّعَ سَنُوَتِ وَبِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْتَزَلُ ٱلأَمَّرُ بَيْنَهُنَّ ﴾ [الظلاق: ١٢] قلت: نحن على أرض واحدة؟ قال: نعم.
- (٢) الدر المنثور ٦: ٢٣٨ أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم وصححه والبيهقي في المدر المنثور ٦: ٢٣٨ أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم وصححه والبيهقي في الشعب وفي الأسماء والصفات عن أبي الضحى عن ابن عباس في قوله: ﴿وَبَنَ ٱلْأَرْضَ مِنْهُنَى . . . ﴾ [المقلاق: ١٢]:

أقول: راجع ج ٢٨ من الفرقان تفسير الآية ﴿وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلَهُنَّ﴾ .

(٣) قد يطلق الأرض ويراد بها هذه الأرض بقرينة تصرفها عن جنسها، أو تطلق ويراد بها جنسها الشامل للسبع، كما السماء قد تعني جو الأرض، أو السماء الأولى أو السماوات السبع كلها، كما السماوات تعني السبع. في كلِّ ما خَلَق؟ . . إن بثه تعالى يعمهما، وقد يشهد الواقع الملموس عندنا أنه بث الخلق، إذ لم نر خلقاً هنا يصعد إلى السماء! ولكنما الآية بمضيِّها تعني ماضي البث ﴿مَّآ أَشْهَدَتُّهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ . . . ﴾<sup>(1)</sup> فضلاً عن أن يلمسوا بث الخلق أم بثاً لما خلق – اللهم إلَّا أبا البشر وأمه حيث القرآن يهبطهما إلى الأرض – لا بثهما بعد خلقهما، أو يقال: اسكتوا عما سكت الله عنه، اللّهم إلّا أن كل دابة تحتاج جواً يناسبها، فإنسان الأرض لا يسطع الحياة على القمر أم ماذا، فأحرى بالبث أن تعني هنا بث الخلق.

وَمَا أَصَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ()

المصيبة في الأصل هي الرمية التي تصيب الهدف، ثم اختصت بالنائبة، اعتباراً أنها ليست رمية من غير رام، وهذه الآية تختص كل نائبة بما كسبت أيديكم، وإن كانت من عند الله، فإنها من أنفسكم، يرميكم بنصلكم الذي كسبتم، إذاً فهي رمية قاصدة برامٍ عادل وأن الله ليس بظلام للعبيد.

هناك فرق بين الحسنة والسيئة أن الحسنة من الله ومن عند الله، ولكنما السيئة هي من أنفسكم ثم من عند الله: ﴿مَآ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذَنِ اللَّهِ ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَإِن تُصِبَّهُمَ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِن عِندِ اللَّهِ وَإِن تُصِبَّهُم سَيِّتَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ قُل كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ فَالِ هَتُؤَلَآهِ القَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ۞ مَّا أَصَابَك مِنْ عِندِكَ قُل كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ فَالِ هَتُؤَلَآهِ القَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ۞

وترى إذا كانت المصيبة الداهية هي بما كسبتها ورمتها أيدي المصابين بها جزاءً بما كسبت، فكيف تلائم كون الدنيا دار عمل والآخرة دار جزاء؟ .

- (١) سورة الكهف، الآية: ٥١.
- (٢) سورة التغابن، الآية: ١١.
- (٣) سورة النساء، الآيتان: ٧٩، ٧٩.

والجواب: إن الدنيا دار عمل ككل ويجزى فيها أحياناً، والآخرة دار جزاء ككل، ومصائب الدنيا قد تمحو من سيئات أو تحذّر أصحابها من عقوبات ﴿أَوَ لَمَّا أَصَنبَتَكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّنْلَيْهَا قُلْمُ أَنَّ هَذَاً ﴾<sup>(1)</sup> أو أنها إصابة استئصال لسيئات موبقات لا تُحمل حيث لا تحملها الحياة الجماهيرية: ﴿فَأَصَابَهُر سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِهُونَ ﴾<sup>(1)</sup> وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ هُ<sup>(1)</sup>.

ذلك ولكن الله ليس ليصيب الذين كسبوا السيئات بكل ما كسبوا، فقد ﴿وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ﴾ هنا حتى يستوفيها في الأخرى، أم ﴿وَيَعْفُوا عَن كَثِيرِ﴾ إذا اجتنبوا كبائر ما ينهون عنه: ﴿إِن تَجَتَّنِبُوا كَبَآبَرَ مَا أُنْهَوَنَ عَنّهُ نُكَفِّرً عَنكُمُ سَيِّنَاتِكُمُ﴾<sup>(٤)</sup> ثم الإصابة ببعض ما كسبوا إنذارٌ عليهم كيلا يتورطوا.

وترى هؤلاء المسيئون تصيبهم بعض ما كسبوا فما بال المعصومين يصابون بما لم يكسبوا، وما بال غيرهم من الصالحين يصابون فيما تصاب جماهير بينهم عصاة، أو من يصابون في سبيل لله جرحاً أو قتلاً أو تشريداً أم ماذا؟.

الجواب: أن «كم» في ﴿وَمَآ أَصَنَبَكُم﴾ وفي ﴿فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمُ﴾ قد تعني الجمع وجاه الجمع، في فتنة ومصيبة ﴿لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوْا مِنكُمُ خَآصَنَةٌ﴾<sup>(٥)</sup> فبما كسبت أيدي الظالمين هم يصابون مع غير الظالمين، أولاء لهم رحمة وهؤلاء عليهم نقمة، فقد أصابتكم مصيبة بما كسبت أيديكم

- (١) سورة آل عمران، الآية: ١٦٥.
  - (٢) سورة النحل، الآية: ٣٤.
    - (٣) سورة الزمر، الآية: ٥١.
  - (٤) سورة النساء، الآية: ٣١.
  - (٥) سورة الأنفال، الآية: ٢٥.

فليست إذاً داهية ومصيبة من الله دون رامية، فالظالمون يرمون وهم يصابون مع غير الظالمين، فـ «كم» في الرامية أخص من «كم» في المصابين، ثم الذين يصابون في سبيل الله ليس الله ليجرحهم أو يقتلهم بسيئاتهم، وإنما هم يصابون بسيئات الظالمين الصادين عن سبيل الله، فـ «كم» في ﴿فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُرُ ﴾ هم الرامية الظالمون، وفي ﴿وَمَا أَصَبَكُم ﴾ هم المرميون المظلومون، أولاء لهم ما لهم، وهؤلاء عليهم ما عليهم، فـ «إن الله يخص أولياءه بالمصائب ليأجرهم عليها من غير ذنب» (١) أو يقال إن إصابة البريئين أيضاً هي بما كسبت أيديهم من حسنات، فقد تكسب اليد حسنة يمانعها السيئون، وهذه الممانعة والمطاردة نتيجة طبيعية في هذه الحياة الدنيا، وعلى الذين يصابون مظلومين الدفاع الصارم ما أمكن ﴿وَٱلَّذِينَ إِنَّا أَمَابَهُمُ ٱلْبَغْيُ لَمْ يَنْصِرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> والتصبّر على المصيبات في سبيل الله: ﴿مَا أَمَابَ مِن تُحِيبَةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِنَبِ قِن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهُمَّ . . . ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿ . . . وَبَشِرِ الصَّدِينَ ٢ الَّذِينَ إِذَا أَمَنَبَتْهُم مُصِبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِنَهِ وَالْإَا إِلَىهِ رَجِعُونَ ٢ عَلَيْهِمْ صَلَوَتٌ مِن دَيْبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ٢٠٠ ﴿وَآصْبِرْ عَلَ مَآ أَصَابَكُ ۖ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمٍ ٱلْأُمُورِ ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَمَا ضَعُفُوا

- (١) نور الثقلين ٤: ٥٨١ ح ٩٨ عن الكافي بإسناده عن علي بن رئاب قال: سألت أبا عبد الله عنها عن هذه الآية «أرأيت ما أصاب علياً وأهل بيته عنه من بعده أهو بما كسبت أيديهم وهم أهل بيت طهارة معصومون؟ فقال: إن رسول الله عنه كان يتوب إلى الله ويستغفر في كل يوم وليلة مائة مرة من غير ذنب أن الله يخص... وعن قرب الإسناد عن عبد الله بن بكير مثله إلى – من غير ذنب.
  - (٢) سورة الشورى، الآية: ٣٩.
  - (٣) سورة الحديد، الآية: ٢٢.
  - (٤) سورة البقرة، الآيات: ١٥٥–١٥٧.
    - ه) سورة لقمان، الآية: ١٧.

وَمَا السَّتَكَانُواُّ﴾<sup>(1)</sup> ﴿ٱلَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ<sup>(1)</sup> ﴿ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّنِبِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ ﴾<sup>(٣)</sup>.

فقد يصيب الإنسان داهية في جماعة بما رماه البعض منهم، أو تصيبه بما رماه نفسه، أو تصيبه في سبيل الله بما يرميه الصاد عن سبيل الله، وقد تشمل كلها ﴿وَمَآ أَصَبَكُم مِن مُّصِيبَةٍ...﴾ على اختلاف درجات الدلالة.

وإنها أرجى آية للمؤمنين الذين يرجون رحمة الله فـ «ما أصابك من مرض أو عقوبة أو بلاء في الدنيا فبما كسبت أيديكم والله أكرم من أن يئني عليكم العقوبة في الآخرة وما عفا الله عنه في الدنيا فالله أكرم من أن يعود بعد عفوه»<sup>(٤)</sup> فذلك للمخاطبين المؤمنين.

وإنها أنكى آية للذين لا يرجون رحمة الله حيث تنبِّههم ببعض ذنوبهم ويعفو هنا عن كثير ومن ثم العذاب الأليم.

ثم قد لا تشمل الآية المعصومين ﷺ <sup>(ه)</sup> أو تشمل بخفاء ﴿وَيَعْفُواْ عَن

- (١) سورة آل عمران، الآية: ١٤٦.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ١٧٢.
  - (٣) سورة الحج، الآية: ٣٥.
- (3) الدر المنثور ٦: ٩ أخرج أحمد وابن راهويه وابن منيع وعبد بن حميد والحكيم والترمذي وأبو يعلى وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والحاكم عن علي بن أبي طالب عنه قال: ألا أخبركم بأفضل آية في كتاب الله حدثنا بها رسول الله عنه: وما أصابكم... وسأفسرها لك يا علي:... وما أصابكم... وفيه أخرج جماعة عن رسول الله عنه أنه قال: والذي نفسي بيده ما من خدش عود ولا وفيه أخرج جماعة عن رسول الله قلم أنه قدم إلا بذنب وما يعفو الله عنه أكثر وأخرج مئله جماعات المتدرج وأخرج مئله جماعات المنذر وابن. والا عثرة قدم إلا بذنب وما يعفو الله عنه أكثر وأخرج مئله جماعات آخرون.
- (٥) نور الثقلين ٤: ٥٨٠ ح ٩٥ في تفسير علي بن إبراهيم قال الصادق ١٩٩٤ : لما دخل علي بن الحسين ١٩٩٤ على يزيد نظر إليه ثم قال له: يا علي! ما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم، فقال علي بن الحسين ١٩٩٤ كلا! ما هذه فينا نزلت، إنما نزل فينا : ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير =

كَثِيرِ بالنسبة لهم إنه يصد كثيراً من كيد الظالمين عليهم فما تصيبهم هي قليلٌ من كثير .

إن إصابات المؤمنين خيرٌ لهم وحَظْوَةٌ، تنبيهاً في الدنيا وعفواً عن كثير في الدارين فـ «ما عاقب الله عبداً مؤمناً في هذه الدنيا إلّا كان أحلم وأجود وأمجد من أن يعود في عتابه يوم القيامة. . »<sup>(١)</sup>

ومهما يكن من أمر فالمؤمنون المسيئون هم أظهر مصاديق هذه الآية – إذاً فـ «توقوا الذنوب فما من نكبة ولا نقص رزق إلّا بذنب حتى الخدش والكبوة والمصيبة، فما زالت نعمة ولا نضارة عيش إلا بذنوب اجترحوها إن الله ليس بظلام للعبيد، ولو أنهم استقبلوا ذلك بالدعاء والإنابة لما نزلت، ولو أنهم إذا نزلت بهم النقم وزالت عنهم النعم فزعوا إلى الله كتك بصدق من نياتهم ولم يهنوا ولم يسرفوا لأصلح لهم كل فاسد ولردّ عليهم كل صالح»<sup>(۲)</sup>.

وهذه سطوة إلهية على البر والمسيء والفاجر تطهيراً للحياة عما يقضي

- الكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم، فنحن الذين لا نأسى على ما فاتنا من أمر الدينا ولا نفرح بما أوتينا . أقول: إنما تحوّل الإمام عليمة إلى هذه الآية لأنها أوسع دلالة على الإصابات الظالمة غير المستحقة وأما آية ﴿وَمَا أَسَنَبَكُم . . . ﴾ فلا يبلغ تفهمها مثل يزيد، والرواية (٩٨) دليل شمول الآية لهم بما بينت وبينا .
- (1) نور الثقلين ٤: ٥٨٠ ح ٩٤ في تفسير علي بن إبراهيم عن الأصبغ بن نباته عن أمير المؤمنين عليه قال: إني سمعته يقول: إني أحدثكم بحديث ينبغي لكل مسلم أن يعيه ثم أقبل علينا فقال: . . . ثم قال: وقد يبتلي الله تَتَكَنَّكُ المؤمن بالبلية في بدنه أو ماله أو ولده أو أهله ثم تلا هذه الآية ﴿وَمَا آَسَنَبَكُم . . . ﴾.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٨٩ ح ١٠١ في كتاب الخصال فيما علم أمير المؤمنين عليه أصحابه من الأربعمائة باب مما يصلح المسلم في دينه ودنياه: توقوا... والمصيبة قال الله تعالى: ﴿وَمَا أَصَنَبَكُم...﴾ ﴿وَأَوَقُوا بِآلَمَهَدِّ﴾ [الإسراء: ٣٤] إذا عاهدتم» فما زلت...

عليها، وسنة إلهية للدعاة إلى الله تصبّراً على ما يصيبهم في سبيل الله، فالإصابات إذاً هي خيرات وألطاف خفية إلهية تصلح الحياة<sup>(١)</sup> ولا رادَّ لها إلا الله:

وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ٢٠٠٠

لا أنتم: أهل الأرض بمعجزين الله في الأرض في تخلفاتكم عن حكم الله، حيث لا تضر إلّا أنفسكم دون مسّ من كرامة الألوهية، ولا أنتم بمعجزين الله إذ يصيبكم ببعض ذنوبكم، وما لكم من دون الله من ولي يلي أموركم ولا نصير ينصركم وجاه الإصابة الإلهية، فأين يذهب هذا الذليل الحقير إلّا أن يلتجي إلى الولي النصير!.

وَمِنْ مَابَنِهِ ٱلْجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىمِ ٢ إِن يَشَأَ يُسَكِنِ ٱلرِّبِحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِكُلِّ مَبَّارٍ شَكُورٍ ٢ أَوَ يُوبِغْهُنَّ بِمَا كَسَبُواْ وَيَعَفُ عَن كَثِيرٍ ٢ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِنَ مَايَلِنَا مَا لَمُم مِن تَحِيصِ ٢٠٠٠:

إن الجوار المنشآت في البحر كالأعلام من آياته، فإنها له: ﴿وَلَهُ ٱلْمُوَارِ ٱلْمُشَكَآتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَطْلَمِ﴾<sup>(٢) (٣)</sup>.

والـجـواري جـمـع الـجـاريـة ومـنـهـا ﴿وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي بَخَـرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ﴾<sup>(٤)</sup> ومنها الجارية في البحر المحيط: ﴿إِنَّا لَمَّا طَغَا ٱلْمَاَءُ حَمَلْنَكُمْ فِي ٱلْبَارِيَةِ﴾<sup>(٥)</sup>

 المصدر ح (١٠٥) عن أصول الكافي عن أبي السامة عن أبي عبد الله عليه قال: سمعته يقول: تعوذوا من سطوات الله بالليل والنهار قال: قلت وما سطوات الله؟ قال: الأخذ على المعاصي وح ١٠٤ عن أبي جعفر عليه قال: ما من نكبة تصيب العبد إلا بذنب وما يعفو الله أكثر وعنه (١٠٦) قال: إن العبد ليذنب الذنب فيزوى عنه الرزق.

- (٣) راجع تفسير الآية في ٢٧ :من الفرقان ﴿وَلَهُ أَلْمُوَارٍ... ﴾ [الرَّحمٰن: ٢٤].
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ١٦٤.
    - (٥) سورة الحاقة، الآية: ١١.

ومنها الكواكب الجارية في الفضاء أم ماذا : ﴿فَلَجْنِيْنَ يُسَرَّكُ<sup>(١)</sup> ومنها الطائرات الجارية في خضمّ البحر السماوي ومنها ما لا نعلمها . .

وَمِنْ ءَايَتِهِ﴾ هنا ﴿ٱلجَوَارِ فِي ٱلْبَحْرِ﴾ الـماء – لا الفضاء ﴿كَالْأَغَلَىرِ﴾ فإنَّ سكن الريح إنما يركد جواري البحر دون الفضاء، فإنه يساعد على جريها كما يراد دون التطام بصدامها.

إن لجريان الريح دخلاً حيوياً في جريان الجوار في البحر، إن يشأ الله يسكن الريح فيظللن الجواري على ظهر البحر رواكد لا تجري، فماذا يصنع الإنسان الضعيف إذاً على ظهر البحر؟ ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَتِ لِكُلِّ مَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ آية القدرة الإلهية في الريح وحراكه برحمته، وسكونه بنقمته، فليصبر الساكن نظرة الرحمة، وليشكر الجاري لواقع الرحمة.

وترى أن القرآن يواجه فقط المكلفين زمن الجواري التي تجري بالريح، حتى ينذر بسكونه ركودها على ظهر البحر؟.. كلّا! وإنما يأتي بعامل حراكها الطبيعي الذي لا صنع للإنسان فيه، وقد يأتي بما يشمله وسواه مما كان أو هو كائن أم سوف يكون: ﴿وَيَعْلَقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> فالفلك تجري بأمر الله ﴿وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكَ لِتَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمَرِقِ<sup>2</sup> (<sup>٣)</sup> (رَّبُّكُمُ ٱلَّذِى يُزْجِى لَحَمُّمُ ٱلْفُلْكَ فِي ٱلْبَحْرِ لِتَبْنَعُوْا مِن فَضْلِعِ<sup>2</sup> فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمَرِقِ<sup>2</sup> (<sup>٣)</sup> (رَّبُكُمُ ٱلْفُلْكَ تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِيْعَمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيَكُمُ مَا لَفُلْكَ مَعْرَفِهُ أَنْ وَبِنعَمتِه ﴿ٱلَّرَ نَرَ ٱلْفُلْكَ تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِيْعَمَتِ ٱللَّهُ لِيُرِيَكُمُ مِنْ مَايَنِيهِ<sup>2</sup> إِنَّ وَبِنعَمتِه ﴿ٱلَمَ لَنَكُمُ ٱلْفُلْكَ تَعْرِي

فليست الريح - فقط - من نعمة الله، بل الكون كله من نعمة الله،

- (١) سورة الذاريات، الآية: ٣.
  - (٢) سورة النحل، الآية: ٨.
- (٣) سورة إبراهيم، الآية: ٣٢.
- (٤) سورة الإسراء، الآية: ٦٦.
  - (٥) سورة لقمان، الآية: ٣١.

فلجري الجواري في البحر نعم سابقة وعلى مر الزمن: (الريح) ونعم سابغة بعدها من بترول أم ماذا، وقد تشمله الآيات لكل صبار شكور، حيث التصبر في محاولة دائبة لاستكشاف نعم إلهية ينتج طاقات أخرى للسفن الجارية.

ثم قد تشمله ﴿أَوْ يُوبِقَهُنَّ بِمَا كَسَبُوْا﴾ حيث الإيباق: الإهلاك، ليس من مخلّفات سكون الريح فركودها على ظهره أو يقل وعلى فرض بعيد، وهو كائن في نفاد سائر الطاقات التي يخترعها الإنسان لجريها أم ماذا؟ من غرقها في خِضمّ البحر الملتطم، بريح عاصف، أم تصارعها في عراك الريح دون بترول ولا وسائل أخرى تهديها بها الرياح أم ماذا من أسباب الهلاك ﴿يِمَا كَسَبُوا) المهلكون أم سواهم ﴿وَيَعَفُ عَن كَثِيرٍ ﴾ مما كسبوا دون تعجيل، وإنما تأجيلاً إلى يوم الحساب، أم عفواً للذين يستحقونه فلهم محيص عن

ثم ﴿لِكُلِّ مَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ كما نجدها في أربع<sup>(١)</sup> كيف يقترن فيها صبار بشكور؟ إن الصبر هو على الابتلاء، والشكر على النعماء، وهما قوام النفس المؤمنة المطمئنة في الضراء والسراء، تصبُّر في محنة البحر أم ماذا نظرة النعمة، ويشكر في نعمته مخافة النقمة.

<لَهُمَّا أُوتِيتُم مِن شَيِّ فَنَنَعُ الْحَيَوَةِ ٱلدُّنِيَّ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ ،امَنُوا وَعَلَى رَبِّيمْ يَتَوَكَّلُونَ ٢

آيات أربع – هذه والثلاث التي بعدها، تحمل صفات عشر للصالحين، من إيمان وهو الركيزة الأصيلة – والأولى و﴿وَالَّذِينَ إِذَا آَمَابَهُمُ ٱلْبَتْىُ لَمْ يَنْفِرُونَ﴾ هي الأخرى، وبينهما متوسطات ثمان ومن أهمها سابعها: ﴿وَأَمَرُهُمْ شُوَرَىٰ يَبْهُمْ ﴾!.

 <sup>(1)</sup> كما هنا وفي لقمان (٣١) وابراهيم (٥) وسبأ (١٩).

فهنا إيمان بالرب وتوكّل على الرب يحفظان الإنسان في معترك الحياة الدنيا بمتاعها، فهنا التوكل على الله بعد الإيمان بالله هو للإبقاء على الإيمان والاستزادة فيه.

وكيف نعلم ما لنا عند الله؟ قال رسول الله ﷺ : «من أحب أن يعلم ما له عند الله فليعلم ما لله عنده»<sup>(۱)</sup>.

﴿فَا أُوَبِيْتُم مِن شَيْءٍ كَ تَسْمَل كُلْ شَيء لَنا : مَن أَنفسنا وما أُوتيت، في ذواتنا، أم منفصلة عنها مربوطة بها حيث تملكها<sup>(٢)</sup>، كُلْ ذَلْكُ ﴿فَنَنُّحُ ٱلْمَيْوَةِ ٱلدُّنَيَّاً لَه ترى وماذا تعني «متاع» و﴿ٱلحَيَوَةِ ٱلدُّنَيَّا فَهل لهما صلة بالحياة الأخرى ﴿وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَبَرٌ وَأَبْقَىٰ فَلْتَوْخَذ ذَرِيعة للوصول إليها، أم هما تطاردانها فتطردان فلماذا أوتينا إياهما؟.

المتاع هو كل ما ينتفع به ويتمتع على وجو مّا، أما بنفسه ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَتَنُحُ إِلَى حِيرٍ﴾<sup>(٣)</sup> فـهـو إذاً مـتـاع الـغـرور : ﴿وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَّا إِلَا

- (1) نور الثقلين ٤ : ٥٨٣ ح ١١٠ في محاسن البرقي عنه عن الحسين بن يزيد النوفلي عن إسماعيل
   ابن زياد السكوني عن أبي عبد الله عظيم عن آبائه عظيم قال قال رسول الله عليم : . .
- (٢) إن قال قائل إن المخاطبين في ﴿فَا أُونِنَمُ هم المؤتى لهم فما يؤتى لهم هو غيرهم ضرورة اختلاف المؤتى والمؤتى له، وأن الإيتاء بحاجة طبيعية إلى المؤتى له؟ فالجواب : إن المخاطب في الإيتاء التكويني لا يجب له كون قبل الإيتاء كما في سائر التكوين، ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا آرَادَ شَيِّعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيَكُونُ إِس : ٢٨] فقوله فعله وهو كلمة التكوين، حيث التكوين قد يعني إيجاد ما لم يكن، أو تحويل الكائن إلى حالة أو ماهية أخرى، ولا يتعلق بالمستحيل ذاتياً ومصلحياً، حيث الأول ليس شيئاً والثاني شيء لإمكانية وجوده ذاتيا واستحالته مصلحياً، فالشيء المتعلق للتكوين والقدرة الإلهية قد يكون كائناً فتكوينه تحويله، وما محلكاته مصلحياً، فالشيء المتعلق للتكوين والقدرة الإلهية قد يكون كائناً فتكوينه تحويله، وهذا هو الشيء الحقيقي، وقد يمكن تكوينه ذاتياً ومصلحيا فهو شيء باعتبار ما يؤول، وهو المعني في الآية التكوين ﴿إذَا آرَادَ شَيَّعًا . . ﴾ أي أراد تكوينه، وكذلك المعنى في آية الإيتاء وهذا هو الشيء الحقيقي، وقد يمكن تكوينه ذاتياً ومصلحيا فهو شيء باعتبار ما يؤول، وهو وهذا هو الشيء الحقيقي الذرى : ٣٦] فمن المؤتى هم المخاطبون ومنه ما لهم من نعم أنفسية وهذا هو الشيء الحقيقي الذرى : ٣٦] فمن المؤتى هم المخاطبون ومنه ما لهم من نعم أنفسية وهذا أونيئم مَن فَنَو . . . إلفاري اليس شيئاً حيلته ومنها بالمعنى في آية الإيتاء وهذا هو الشيء الحقيقي الذاتي أراد شَيَّعًا. . . ي أي أراد تكوينه، وكذلك المعنى في آية الإيتاء وهذا منه من نعم أنفسية وفاقاقية، ثم المستحيل الذاتي ليس شيئاً حتى يتعلق به القدرة والله على كل شيء قدير، والمستحيل لا شيء.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ٣٦.

مَتَنعُ ٱلْمُرُودِ﴾<sup>(١)</sup> فالمغترون به باغون على أنفسهم: ﴿إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ مَتَنعَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنَيَّا ﴾<sup>(٢)</sup>.

أم هو متاع للمعاملة المزايدة تجارة رابحة لن تبور : ﴿فَمَا مَتَنَعُ ٱلْحَكَوْةِ ٱلدَّنَيَّا فِي ٱلَآخِرَةِ إِلَّا قَلِيــلُ﴾<sup>(٣)</sup> قلـيلٌ يجزى به كشير ﴿وَفَرَحُوا بِٱلْمَيَوَةِ ٱلدَّيَّا وَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنَيَا فِي ٱلآخِرَةِ إِلَّا مَتَنَعٌ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿قُلَ مَنَّحُ ٱلدُّنَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيَرٌ لِمَنِ ٱلْقَيَى﴾<sup>(٥)</sup>.

والحياة الدنيا قد تعني أدنى الحياة العقلية لنا وهي هي دنواً إلينا، أم تعني الأفعل من الدانية الرذيلة وهي هي لمن أبصر إليها وأخلد إلى شهواتها، وقد تعنيهما كما هنا ﴿فَا أُوتِنِتُم مِن شَيِّ فَنَتُمُ بمعنيه ﴿ لَغَبَوَةِ اللَّنَاّ ﴾ شهواتها، وقد تعنيهما كما هنا ﴿فَا أُوتِنِتُم مِن شَيِّ فَنَتُمُ بمعنيه ﴿ الْحَبَوَةِ اللَّنَاّ ﴾ كذلك الأمر، نتمتع بها مبصرين بها نتذرعها إلى ما ﴿عِندَ اللَّو فإنه ﴿ خَيَرُ وَأَبْقَىٰ فإذا كان متاع الحياة الدنيا باقياً بقاء عمرك، أم بقاء الدنيا، فما عند الله أبقى، وإذا كان فيه خير فما عند الله خير منه حين تتذرعه إلى ما عند الله ﴿ خَبَرٌ ... لِلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهَ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ فبإيمانهم يجعلونه متاعاً في الآخرة، وبتكلانهم على الله يوفقون في هذه المهمة.

فمهما كان متاع الحياة الدنيا خيراً للمؤمنين المتوكلين على ربهم فـ ﴿مَا عِندَ ٱللَّهِ﴾ جزاءً عما قدموا من متاع قليل ﴿خَبَرُ وَأَبْقَىٰ﴾.

وكما الإيمان الصالح ليس إلّا بالله وحده، كذلك التوكل فيه ليس إلّا على الله وحده، كما يوحي به تقديم الجار ﴿وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ فالإيمان بالرب يقتضي التوكيل في تداومه، أن يكون على الرَّب ولكي ينجح الإيمان ويفلح المؤمن.

- (١) سورة آل عمران، الآية: ١٨٥.
  - (۲) سورة يونس، الآية: ۲۳.
  - (٣) سورة التوبة، الآية: ٣٨.
  - (٤) سورة الرعد، الآية: ٢٦.
  - (٥) سورة النساء، الآية: ٧٧.

وترى لماذا التوكل على ربهم بعد الإيمان بربهم بدل العمل الصالح الذي هو لزام الإيمان في سائر القرآن؟ .

هنا التوكل وليس الاتكال، فالاتكال بعد الإيمان أن يبقى المؤمن صفر اليد عما يقتضيه الإيمان، ولكنما التوكل بعد الإيمان يقتضي تكريس كافة الطاقات للحفاظ على الإيمان وتداومه والاستزادة فيه وتطبيقه، ثم الاستنجاد بالله والتوكل عيه إعانة له على ما يقصر أو يقصّر، إذاً فالتوكل بعد الإيمان هو عمل الإيمان ويزيد.

إنه ليس بعد الإيمان بالرب إلّا التوكل على الرب في عقيدة الإيمان وعمله، ثم تبنى الحياة الإيمانية على اجتناب كبائر الإثم والفواحش. . :

﴿ وَالَّذِينَ يَجْنَيْبُوُنَ كَبْثِهِرُ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا لَهُمْ يَغْفِرُونَ ٢

إن اجتناب كبائر الإثم والفواحش هو ضمان إلهي في تكفير السيئات: (إن تَجَتَنِبُوا كَبَآير مَا نُنْهَوْنَ عَنَهُ نُكَفِّر عَنكُم سَيَخَاتِكُم وَنُدْخِلْكُم مُدَخَلا كَرِيمًا)<sup>(1)</sup> وشرط آخر في هذه السبيل (وَإِذَا مَا عَضِبُوا هُم يَغْفِرُونَ) فكما الله يغفر السيئات كذلك المؤمنون يغفرون سيئاتهم بعضهم لبعض دون توبة، ويغفرون كبائرهم بعضهم لبعض بتوبة فر المؤمن مرآة المؤمن ورمن كظم غيظ وهو يقدر على إمضائه حشا الله قلبه أمناً وإيماناً يوم القيامة ومن ملك نفسه إذا رغب وإذا رهب وإذا غضب حرم الله جسده على النارا<sup>(٢)</sup> وإنه «خير خلائق الدنيا والآخرة".

- (١) سورة النساء، الآية: ٣١.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٥٨٣ ح ١١١ في تفسير علي بن إبراهيم القمي في الآية قال أبو جعفر علي (٢) من كظم غيظاً . . .
- (٣) المصدر ح ١١٢ في أصول الكافي عن أبي عبد الله عنه قال قال رسول الله عنه في خطبة: ألا أخبركم بخير خلائق الدنيا والآخرة: العفو عمن ظلمك وتصل من قطعك والإحسان إلى من أساء إليك وإعطاء من حرمك وح ١١٣ عن أبي جعفر عنه قلي قال: الندامة على العفو=

والفواحش أفحش وأكبر من كبائر الإثم فاجتنابهما لزام الإيمان والتوكل على الرب.

﴿ وَالَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَأَمْرُهُمْ شُوَرَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَفْنَهُمْ يُفِقُونَ ٢

بعد الإيمان بالله فالتوكل على الله واجتناب كبائر الإثم والفواحش والغفران إذا ما غضبوا، بعد هذه الخطوات الخمس إلى الله يأتي دور الاستجابة لربهم و.. ألأنهم لم يستجيبوا لربهم وحتى الآن؟ إذاً فما هذا الإيمان بإيمان بما فيه جانبان إيجابيان وسلبيات ثلاث ﴿مَامَنُواً ... يَتَوَكَّلُونَ ... يَجَنَبُوُنَ ... وَإِذَا مَا غَضِبُواً ... ؟؟!.

إن الاستجابة للرب هنا هي المكينة المتينة التي لا عوج لها، فكثير هؤلاء الذين يؤمنون وعلى ربهم يتوكلون، وكبائر الإثم والفواحش يجتنبون وإذا ما غضبوا هم يغفرون، ولكنهم بعد لم يستجيبوا بكيانهم ككل لربهم، إلا أن يستجيبوا حقاً تداوماً لما استجابوا : ﴿ ٱلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا يَدَو وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْفَرَحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَٱتَّقَوَا أَجُرُ عَظِيمُ ﴾<sup>(1)</sup> ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْفَرَحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَٱتَقَوَا أَجُرُ عَظِيمُ ﴾<sup>(1)</sup> ﴿ لِلَذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبَتِهُ ٱلْحُسَنَىٰ . . . ﴾<sup>(٢)</sup> استجابة لا تقف لحد العقيدة ومظاهر من الأعمال الإيمانية وإنما التي تحيي : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا أَسْتَجِيبُوا لِنَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ

- أفضل واليسر من الندامة على العقوبة وح ١١٤ عن سيف بن عميرة حدثني من سمع أبا عبد الله عليه يقول: من كظم غيظاً ولو شاء أن يمضيه أمضاه ملا الله قلبه يوم القيامة رضاه وح ١١٥ عن علي بن الحسين عليه قال قال رسول الله عليه: من أحب السبيل إلى الله تمكي جرعتان: جرعة غيظ تردها بحلم وجرعة مصيبة تردها بصبر وح ١١٦ عن أبي جعفر عليه قال: كان علي بن الحسين عليه يقول: إنه ليعجبني الرجل أن يدركه حلمه عند غضبه».
  - سورة آل عمران، الآية: ١٧٢.
    - (٢) سورة الرعد، الآية: ١٨.
    - (٣) سورة الأنفال، الآية: ٢٤.

هنا على محور الاستجابة لربهم يأتي دور إقام الصلاة أولاً كصِلة عريقة بين المستجيب وربه، ثم أمر جماعي لصالح المسلمين: ﴿وَأَمَرُهُمْ شُوَرَىٰ بَيْنَهُمْ﴾ حفاظاً على كيانهم، ومن ثم ﴿وَمِنَّا رَزَقْنَهُمَ يُنفِقُونَ﴾ في كلتا الصلتين الإلهية والبشريَة، تكريساً لكافة الإمكانيات.

﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ .

آية لا ثانية لها في القرآن كله إلّا ما تأمر الرسول أن يشاورهم في الأمر : ﴿فَبَمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوَ كُنتَ فَظًّا غَلِظَ ٱلْقَلْبِ لَاَنفَضُوا مِنْ حَولِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمَّرِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّوَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ﴾<sup>(1)</sup> فهذه في شورى الرسول معهم وتلك في شوراهم فيما بينهم وأين شورى من شورى؟! .

ليست مشاورة الرسول إياهم في الأمر إلا تشجيعاً لهم وتدريباً لحاجتهم إليه كمعلم يشاوَر، لا حاجة منه إليهم فإنه كرسول وحي كلّه فكيف يشاور غيره فيتبعهم؟

ونص الآية ﴿فَإِذَا عَنَهْتَ﴾ يرجع الأمر إليه في النهاية كما البداية"<sup>(٢)</sup> وكما

(١) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

(٢) نور الثقلين ١: ٥٠٤ ح ٤١٤ في تفسير العياشي أحمد بن محمد عن علي بن مهزيار قال:
 كتب إلي أبو جعفر عنه أن سل فلاناً أن يشير علي ويتخير لنفسه فهو يعلم ما يجوز في بلده وكيف يعامل السلاطين فإن المشورة مباركة قال الله لنبيه في محكم كتابه (... وَشَاوِرُهُم في الأَحَيَّ ...) فإن كان ما يقول مما يجوز كنت أصوّب رأيه وإن كان غير ذلك رجوت أن أضعه على الطريق الواضح إن شاء الله (وَشَاوِرُهُم في الأَحَيَّ ...) يعني الاستخارة.
 على الطريق الواضح إن شاء الله (وَشَاوِرُهُم في الأَحَيَّ ...) يعني الاستخارة.
 وفي النسائي قسامة ٤٠ فإن النبي استشار الناس» وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار رسول الله نشيه كما وفي النسائي قسامة ٤٠ فإن النبي استشار الناس» وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار رسول الله عليه في حم ٣٩٣ / ٥: «إن ربي تبارك وتعالى استشارته إياهم إلا ما تعنيه إستشارة الله إياه عليه كما في حم ٣ – ٣٤٣ «استشارة الله إيه كما وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار دسول الله عنه وفي النسائي قسامة ٤٠ «إن النبي استشار الناس» وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار رسول الله عنه وفي النسائي قسامة ٤٠ «إن النبي استشار الناس» وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار دسول الله عنه وفي النسائي قسامة ٤٠ «إن النبي استشار الناس» وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار دسول الله على الم وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار دسول الله علم وفي النسائي قسامة ٤٠ «إن النبي استشار الناس» وفي حم ٣ – ٣٤٣ «استشار دسول الله عنه وفي الأسارى يوم بدر» أقول: ولا تعني استشارته إياهم إلا ما تعنيه إستشارة الله إياه عنه وفي موركم وفي السارى يوم بدر» أقول: ولا تعني استشارته إياهم إلا ما تعنيه إستشارة الله إياه عليه وفي حم ٣ م ٣٩٣ / ٥: «إن ربي تبارك وتعالى استشارتي في أمتي».

قال ﷺ حين نزلت هذه الآية: «أما إن الله ورسوله الغنيان عنها ولكن جعلها الله رحمة لأمتي من استشار منهم لم يعدم رشداً ومن تركها لم يعدم غياً»<sup>(۱)</sup>.

إن الرسول يحكم بين الناس بما أراه الله: ﴿إِنَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُّمُ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَىٰكَ اللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَآبِنِينَ خَصِـمَاً﴾<sup>(٢)</sup> ولا يعني الحكم بينهم – فقط – أحكام العبادات والعلاقات الشخصية وإن كان يشملها، ولكن ﴿بَيْنَ ٱلنَّاسِ﴾ تلمح أو تصرح بالأحكام الجماعية، سياسية

سئل عن الحزم ما هو؟ قال ﷺ مشاورة ذوي الرأي واتّباعهم. وفيه ٨: ٤٠٩ عنه ﷺ لا مظاهرة أوثق من المشاورة ولا عقل كالتدبير. وفي النهج الخطبة ٢١٤ عن الإمام على عظي الا تكفوا عن مقالة بحق أو مشورة بعدل. وفي الوسائل ٨: ٢٢٩ في وصيته عظيمًا إلى ابنه محمد بن الحنفية: اضمم آراء الرجال بعضها إلى بعض ثم اختر أقربها من الصواب وأبعدها من الارتياب قد خاطر بنفسه من استغنى برأيه ومن استقبل وجوه الآراء عرف مواقع الخطأ. وعنه ع الم المعاقل من الرجال الورع فإنه لا يأمر إلا بخير وإياك والخلاف فإن في مخالفة الورع العاقل مفسدة في الدين والدنيا. وعن الإمام زين العابدين في الحقوق الخمسين: وأما حق المستشير فإن حضرك له وجه رأي جهدت له في النصيحة وأشرت عليه بما تعلم أنك لو كنت مكانه عملت به وذلك ليكن منك في رحمة ولين فإن اللين يؤنس الوحشة وإن الغلظة يوحش موضع الأنس وإن لم يحضرك له رأي عرفت له من تثق برأيه وترضى به لنفسك دللته عليه وأرشدته إليه فكنت تأله خيراً ولم تدخر نصحاً ولا حول ولا قوة إلا بالله وأما حق المشير عليك فلا تتهمه فيما وافقك عليه من رأيه إذا أشار عليك فإنما هي الآراء ويصرف الناس فيها واختلافهم فكن في رأيه بالخيار إذ اتهمت رأيه فأما تهمته فلا تجوز لك إذا كان عندك ممن يستحق المشاورة ولا تدع شكره على ما بدا لك من إشخاص رأيه وحسن رأيه وحسن وجه مشورته فإذا وافقك حمدت الله وقبلت ذلك من أخيك بالشكر والإرصاد بالمكافأة في مثلها إن فزع إليك ولا قوة إلا بالله، الوسائل ٨: ٤٢٦ وعنه ﷺ ما يستغنى رجل من مشورة ومن أراد امراً فشاور فيه وقضى هدي لأرشد الأمور وفي النهج باب الحكم الرقم ٣٢١ قال وقد أشار ابن عباس على الإمام على ما لم يوافق رأيه : لك أن تشير على وأرى فإن عصيتك فأطعني. کتاب الشوری بین النظریة والتطبیق ص ۳۰. (٢) سورة النساء، الآية: ١٠٥. أمّاذا، إذاً فأحكامه بين الناس كلها مما أراه الله، فهل هو بعد بحاجة إلى ما أراه الناس؟ .

كل ما يقوله الرسول أو يفعله وحي يوحى ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوَىِّ ٢٠) (١) وإذا كانت صناعة فلك نوح بأعين الوحي وفيها نجاة الأبدان، أفليست إذاً صناعة الأمة الإسلامية بقيادة حكيمة بأعين الوحي وفيها نجاة الأبدان والأرواح: ﴿ فَأَوْحَيْـنَآ إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلُكَ بِأَعْيَلِنَا وَوَحْيِـنَا﴾ (٢).

وكيف يتبع الرسول رأي الشورى تاركاً رأي الوحي و﴿إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ۖ...﴾<sup>(٣)</sup> ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَبِعُ مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ مِن زَبِي هَاذَا بَصَآبِرُ مِن زَبِتُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (٤) .

ثم وكيف يكون للمؤمنين التقدم بين يدي الله ورسوله ﴿يَتَأَبُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا لَا نُقَدِمُوا بَيْنَ بَدَىِ أَنْنَهِ وَرَسُولِدٍ ﴾ (٥) ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَكَهُ وَيَخْتِكَارُ مَا كَان لَمَهُمُ ٱلْجِيَرَةُ سُبْحَنَ ٱللَّهِ وَبَعَسَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَمَهُمُ ٱلْحِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلّ ضَلَالا مُبِيناً (٧).

ثم وما هي المصلحة في إرجاع أمر المسلمين إلى الشورى وبينهم الرسول والوحي متواتر يقضي كل حاجة، فلماذا يكلُّف حامل الوحي أن يستوحي المؤمنين في الأمر، هل في أمر الرسالة؟ وهو وحي يوحى! أم أمر المرسل إليهم؟ ويكفيهم أمر الرسالة! أو أمر الأحكام فـ ﴿إِنِّ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يَنُّوَ﴾^() أم أمر القيادة السياسية وهو مما أراه الله! .

(٨)

- سورة النجم، الآيتان: ٣، ٤.  $(\mathbf{1})$
- سورة المؤمنون، الآية: ٢٧. (٢)
  - سورة الأنعام، الآية: ٥٠. (٣)
- سورة الأعراف، الآية: ٢٠٣. (٤)

- سورة الحجرات، الآية: ١. (٥) سورة القصص، الآية: ٦٨. (٦)
- سورة الأحزاب، الآية: ٣٦. **(Y)**
- سورة الأنعام، الآية: ٥٧.

فلا شورى يتخذ الرسول رأيها وإنما تشير الشورى لمن بعد الرسول والوحي منقطع كما يروى عن علي عَلَيْكَلا : قلت يا رسول الله الأمر ينزل بنا بعدك لم ينزل فيه قرآن ولم يسمع منك فيه شيء؟ قال : اجمعوا له العابد من أمتي واجعلوه بينكم شورى ولا تقضوه برأي واحده<sup>(۱)</sup>. فهنا جمع للعابد من الأمة، أن يجعلوا أمرهم شورى بينهم، شورى جماهيرية تجمع العابد من أمة الإسلام لكي يتشاوروا في المشكوك حكمه، ولا يعني العابد القشريّ المتقشّف، وإنما الذي يعيش عبادة الله وطاعته، ويتبنّى شرعة الله في حياته علمياً وعقائدياً وأخلاقياً وعملياً أم ماذا.

فليس كل مسلم أهلاً للشورى في الأحكام شرعية أو سياسية، وإنما الواجب على الجماعة المسلمة انتخاب النخبة العابدة ولكي يتشاوروا فيما يحتارون من أمر الأمة.

ثم ﴿وَأَمَرُهُمْ﴾ يبحث عنها في أمرين: «هم» و«أمرهم» أما «هم، فهم المؤمنون أجمع بسند الإيمان، وشورى بينهم هو أوضح سبل الإيمان، فلا يعني إلّا أمر الإيمان.

وأما «أمرهم» فهل تعني شيئهم فإنه من معانيه؟ ولا محصّل له شيئاً أياً كان!

أم «أمرهم» وجاه نهيهم؟ وليس إلّا لأولي الأمر، ولا يختص أمرهم بالأمر فإنه يعم النهي والأمر! وليس فيه شورى.

أم «أمرهم» في ولاية الأمر؟ وهو تضييق لأمرهم دون دليل، مهما كان من أمرهم وأهمه! .

(۱) الدر المنثور ۲: ۱۰ - أخرج الخطيب في رواة مالك عن علي رضي الله عنه قال: ... أقول: هنا الرسول ناظر إلى مجموعة المسلمين حيث ليس بينهم واحد من المعصومين، فليس يشمل واجب الشورى بين العابدين من أمة الإسلام زمن الأئمة المعصومين كما لا يشمل زمن الرسول ينها. أم «أمرهم» هو فعلهم في جانحة وجارحة، شخصية أم جماعية؟ وليس كل فعلهم بحاجة إلى شورى بينهم! فمنه الواضح الذي لا غبار عليه، ومنه ما يتضح بتأمل دون حاجة إلى شورى، ومنه ما لن يتضح على أية حال، ولا مجال في هذه الثلاث للشورى.

ثم ومنه الغامض المختلف فيه بينهم، من أمور شخصية أم جماعية، سياسية، وسواها، فلأن المؤمن غير المعصوم – أياً كان – ليس مطلقاً في العلم والعرفان فليستعن بالشورى الصالحة، ومن أهم الأمور الإيمانية انتخاب النخبة الصالحة لقيادة الأمة في كل مجالاتها، ومنها أحكام القيادة المختلف فيها، سواء السياسية منها والأحكامية، فإنهما من أصدق مصاديق «أمرهم» حيث يتطلبان فرشورك يَيْنَهُمَ فلا أمر لهم هكذا إلا شورى بينهم، كما هو قضية الحصر في فواتَرُهُمَ شُورَك يَيْنَهُمَ فالأمر الذي يمضي دون شورى ليس إلا إمراً وغياً!.

و«الشورى» من شار العسل: استخرجه من الوقبة واجتناه، وأشرني على العسل أعنّي، والمشور: عود يكون مع مستشار العسل، فحصالة الشورى الإسلامية هي العسالة المستخرجة من وقبة آراء النخبة الصالحة.

وترى الشورى مصدر الشَّور، مثل الرُّجعى؟ أو هو الأمر الذي يتشاور فيه اسماً لمادة الشَّور؟ أم هي فعلى من الأشور صفة للمراجعة أو الحوار، فـ «أمرهم – حوار – شورى» يستشيرون بعضهم البعض ممن له رأي في حوار متواصل شورى كأفضل وأحوط ما يكون، ولكي يتّبع من الأقوال أحسنها : ﴿فَبَشِرٌ عِبَاذٍ ۞ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَشَّعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ وَأُولَتَهِكَ هُمَ أُوْلُوا الْأَلْبَنِ ۞ بَيْنَهُمْ﴾ أن يستبد أحدهم بِرهانه، أو يستقل ببرهانه، وإنما الشورى والشورى فقط هي سبيل المؤمنين في معتركات الآراء الحيوية.

ترى وما هو أمرهم الشورى؟ هل هي الأمور الشخصية، أو الجماعية، أم هما؟ قد تعنيهما «أمرهم» حيث تعني الجميع والمجموع، وهي لمكان «هم.. بينهم» نص في المجموع ظاهر في الجميع.

وما هو «أمرهم» حيث يتطلَّب إيمانُهم أن يكون شورى بينهم؟ إنه ولاية أمر السياسة والديانة! حيث الأمر منه الإمارة، ومنه فعلهم، وطبعاً لا كل فعلهم وإنما المشكوك صوابه ونجاحه، يزيحون شكه بشورى بينهم حيث يتبناها العلم والإيمان على ضوء القرآن والسنة، فليس كل أمرهم شورى، فمنه ضروري الصواب لا يحتاج إلى شورى، وإنما أمرهم المشكوك صوابه بعد الإياس عن الحصول على صوابه من مصادره، هذا الأمر شورى بينهم.

فالشورى إذاً سبيل المؤمنين ومن أفضلها فيما لا سبيل إليه قاطعاً -لتبين الحق، لا سيما في الأمور الجماعية الإسلامية - إلّا بالشورى الصالحة، سواء أكان أمر الولاية الإسلامية من المرجعية الدينية والسياسية ومن سائر الأمور، ومن أهمها أمر الفتوى في معترك آراء الفقهاء، فعليهم إزالة المفاصلات أو تقليلها بالشورى بين الرعيل الأعلى منهم، ولكي يحصل على الوحدة بينهم، أو يؤخذ برأي الأكثر منهم، فاتّباعه هو اتباع الأحسن.

هذا النص على مكيته يتبنى حياة جماعية متراصة في دولة كريمة إسلامية تدير شؤونها الشوراءات الصالحة بين من لهم آراء صالحة، لكل حقل أهله ولكلّ أهل حقله، أن يجعلوا أمرهم في حوار بالتي هي أحسن لكي يستخرجوا رأياً صائباً ثاقباً ليس فيه خطأ أو يقل.

ولكي يتأدبوا بأدب الشوري ويتدربوا فيها يؤمر الرسول ﷺ على

عصمته ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ<sup>ِّهِ</sup>) تدريباً لهم فيما عليهم كسبيل دائبة لا حول عنها والرسول فيهم، فكيف إذا غاب عنهم وذووه المعصومون، فهم إذاً بأمس الحاجة إلى الشورى.

والروايات القائلة إن الرسول ﷺ شاورهم في بعض الأمور فترك رأيه إلى آراء الأكثرية أمّاهيه، إنها مخالفة لعقلية الوحي الحافلة لكل المصالح الجماهيرية، الكافلة لحاجيات الأمة ومطاليبهم كما تخالف نصوصاً من الكتاب والسنة.

و ﴿وَأَمَرُهُمْ شُورَىٰ يَنْبَهُمَ تصبغ الحياة الإسلامية بهذه الصبغة المتكاملة المتكافلة لصالح المسلمين، كطابع مبتكر ليس له مثيل، حيث المشاركون في الشورى ليس في كل أمر كل من يشهد الشهادتين، وإنما «العابد من أمتي» على حدّ تعبير الرسول ﷺ لكي يشير فيما يستشار بما عرفه من عقلية إسلامية أم ماذا.

فالشورى طابع ذاتي للجماعة المؤمنة، وسمة مميزة لهم، وسبيل إيماني يسلكونها في حياتهم ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعَ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ. مَا تَوَلَّى وَنُصَّـلِهِ. جَهَـنَّمَ وَسَاَءَتْ مَصِيرًا﴾<sup>(٢)</sup>.

ليس يعني ﴿وَأَمَرُهُمْ شُورَىٰ يَنَهُمُ أَلَّا أَمر لهم ولا شغل إلَّا شورى، وإنما الأمر الذي فيه يتحيرون، ويتخيرون لصوابه بعد قصور العقليات الفردية ولا سيما في الأمور الجماعية، يتخيرونه ﴿شُورَىٰ يَنْهُمُ استخراجاً لصالح الرأي من وقبة الآراء، كما يستخرج العسل من وقبته فيصبح خالصاً دون خليط، كذلك الأمر في الشورى الصالحة.

والشوري في أمور المسلمين درجات، شوري لصالح الجماعة

- سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.
  - (٢) سورة النساء، الآية: ١١٥.

المسلمة، وللدولة الإسلامية، وشورى لصالح الأفراد، وتلك ممتازة عن هذه وأهم منها أهمية الجماعة على الفرد، وفي القسمين لا شورى في الضروريات المتفق عليها، وإنما فيما تختلف فيه الفتيا لاختلاف الاستنباطات عن أدلتها، أحكاماً شرعية أم سياسية، أصلية أم في شاكلة تطبيقها، فليس الشكل الذي تتم به الشورى مصبوباً في قوالب حديدية لا تتغير، وإنما يترك للصورة الملائمة لكل زمان وبيئة، كما النّظم الإسلامية كلها ليست أشكالاً جامدة.

في الشوراءات الفردية إنما يستشار المؤتمن<sup>(١)</sup> الأخصّائي فيما يستشار، وفي الجماعة إنما يتشاور الجماعة المعنية العارفة بما يُتشاور فيه، ثم يؤخذ بالأكثر رأياً فإنه أحسن قولاً، ولا تعني الأكثرية في الكمية هنا إلّا دعماً للكثرة الكيفية.

فللشورى ضوابط عدة تجمعها «العابد من أمتي» كما في حديث الرسول ﷺ حيث يتبنّى طاعة الله وعبادته في الشورى، أن تكون على خبرة وعقلية وعلم واطلاع وأمانة واضطلاع<sup>(٢)</sup> فـــ «لا ظهير

- (1) في د أدب ١١٤ عن النبي على قال: المستشار مؤتمن وفي المجمع روي عنه على النبي در الفي المن رجل يشاور أحداً إلا هدي إلى الرشد (٥: ٥٨٤ نور الثقلين).
- (٢) وفي الدر المنثور ٦: ١٠ قال رسول الله ﷺ : من أراد أمراً فشاور فيه وقضى هدي لأرشد الأمور وقال سليمان بن داود ﷺ لابنه : يا بني! عليك بخشية الله فإنها إعانة كل شيء يا بني لا تقطع امراً حتى توامر مرشداً فإنك إذا فعلت ذلك رشدت عليه، يا بني عليك بالأول فإن الأخير لا يعدله.

وفي سفينة البحار ٧١٨ عن الصادق ﷺ : لا تستشر السفلة في أمرك وإياك والخلاف فإن خلاف الورع العاقل مفسدة في الدين والدنيا وقيل لرسول الله ﷺ ما الحزم؟ قال : مشاورة ذوي الرأي واتباعهم وعن الصادق ﷺ ما يمنع أحدكم إذا ورد عليه ما لا قبل له به أن يستشير رجلاً عاقلاً له دين وورع وقال : إن المشورة لا تكون إلا بحدودها فمن عرف بحدودها وإلا كانت مضرتها على المستشير أكثر من منفعتها له فأولها أن يكون الذي يشاوره عاقلاً ، ثانيها أن يكون حراً متديناً ، ثالثها أن يكون صديقاً مواخياً ، والرابعة أن تطلعه على سرك= كالمشاورة<sup>(۱)</sup> إذاً، كما أنها تكسر الظهر إذا لم تتوفر فيها شروطها.

وإذا كانت المشورة في أمور شخصية بحاجة إلى هذه الضوابط، ففي الأمور الجماعية أحق وأحرى.

فالشورى في الفتيا الأحكامية تقتضي الرعيل الأعلى من أهل الفتوى حتى يحاوروا في جد واجتهاد وقوة وسداد للحصول على رأي واحد فأحسن، أو أكثرية فحسن، فاتباعها إذاً اتباع للقول الأحسن، فلا يصلح اتباع رأي واحدٍ وإن كان أفضلهم.

كما الشورى في الفتيا السياسية تتطلب ذلك الرعيل من أهلها على ضوء الكتاب والسنة، وهم نواب المجلس النيابي للشورى الإسلامية.

وبما أن الزمالة بين الدين والسياسة عريقة جوهرية أم هو هي وهي هو، فعلى الرعيل الأول أن يكونوا ساسة وإن لم يصبحوا بتلك المثابة، وإن كان الأخصائيون في السياسة الإسلامية لهم الأولوية من الأخصائيين في الفتيا الأحكامية، فيحكم – إذا – الفقهاء فقهياً والساسة سياسياً على رعاية الفقهاء الأحكامية فرالعلماء حكام على الملوك والملوك حكام على الناس» وكما نرى في طالوت إذ بعثه الله ملكاً على بني إسرائيل لقيادة الحرب على رعاية نبي لهم.

ترى ومن ذا الذي يعرفهم فيعرِّفهم للجماعة المسلمة، من أولاء وهؤلاء حيث يجمعها «العابد من أمتي»؟ طبعاً إنهم العارفون من المسلمين في كل

فيكون علمه به كعلمك بنفسك ثم يستر ذلك ويكتمه فإنه إذا كان عاقلاً انتفعت بمشورته وإذا كان حراً متديناً جهد نفسه في النصيحة لك، وإذا كان صديقاً مواخياً كتم سرك إذا أطلعته عليه وإذا أطلعته على سرك فكان علمه به كعلمك تمت المشورة وكملت النصيحة. من الحقلين «اجمعوا له العابد من أمتي» وكيف يجمعون؟ طبعاً بالشورى بينهم «واجعلوه» : هذا الجمع «بينكم شورى» والمخاطبون – بطبيعة الحال – هم العارفون ميزانية العلم والتقوى في الرعيلين على اختلاف مراتبهم.

إن معرفة التقوى السياسية والتقيّ السياسي لا تتطلب أكثر من لمس للسياسة الإسلامية وإخلاص إيماني ممن ينتخبونه، فنواب المسلمين فمجلس الشورى الإسلامية هم نخبة سياسة إسلامية، يجعل المسلمون ككل أمرهم شورى بينهم، ثم هم يجعلون أمور المسلمين شورى بينهم.

ولكن معرفة التقوى العلمية بحاجة إلى ارتحال مراحل من علم الدين يميز بها الغث عن السمين، فالرعيل الأعلى من أهل الفتوى هم نخبة ينتجها أهلوها أم أهل العلم أجمع.

هذان من أهم الأمور الإسلامية التي يجب أن تحصل بالشورى الصالحة، حيث يتبنّيان الخلافة الإسلامية في حقلي الفتوى والسياسة فتديران أمور الدولة الإسلامية وتدبّرانها.

ثم المسؤوليات الجماعية الأخرى في هذه الدولة المباركة أيضاً تكون فُوُرَىٰ يَنْبَهُمَ كَاللَ حقل أهل، فوزير الصحة لا ينتخبه إلّا الأطباء المسلمون العارفون بشؤون الصحة ومتطلبات الوزارة فيها، كما وزير التربية والمالية والدفاع أم من ذا؟ فلكلٍّ شورى خاصة تصلح لانتخاب نخبتها للحصول على بلغتها دون هرج مرج لا يدري أيٍّ من أين.

ولماذا الشورى والشورى فقط تتبنّى أمرهم، وفيهم الأعاظم من فقهائهم وهم خلفاء الرسول والأئمة من عترته ﷺ ، فبأيديهم إذاً أزمة الأمور؟ .

هناك في حل الأمور أبعاد أربعة: ١ – الوحي الرسالي، وهو مختص بالرسول ﷺ، ٢ – العلم الرسالي وهو خاص بأئمة أهل البيت ﷺ، ٣ – وحي الشورى في الرعيل الأعلى من الخلفاء العامين للرسول والأئمة، ٤ – الفتاوى الخاصة لكلّ من هؤلاء.

نحن نعيش زمن انقطاع الوحي وخلافة العصمة، فهل نأخذ بفتوى واحد من ذلك الرعيل: الأعلم الأورع الأتقى الأشجع الأبصر أم من ذا؟ والتعرّف إلى شخصية هكذا غير يسير، وقد يكون من المستحيل، أولاً تجتمع عليها الآراء، وبذلك تنفصم عرى الوحدة الإسلامية، وإذا عُرِفت وتوحدت الكلمة في اتباعها، فلا يخلو هذا العبقري من أخطاء، وعلينا أن نزيلها أو نقللها بالشورى، حيث الطاقات المتداخلة المتشاورة أقرب إلى الصواب، وهي أحسن قولاً، كما وتوحّد القيادة الروحية السياسية في أهل الشورى، حيث البعد الثاني فيها هو الأخذ بالأكثر، فعلى المسلمين أجمع اتباعه، وإن ماذا؟.

فكل أمر ينزل بالمسلمين بعد زمن الوحي وزمن حملة الوحي، ما لم ينزل فيه قرآن في نصه، ولم يسمع من الرسول بخصوصه، فليجمع المسلمون العابد من أمة الإسلام بشورى عامة، حتى يحل العباد المنتخبون مشكلة هذا الأمر بـ (شُوَرَى يَنْهَمَ): حيث تقرّبهم إلى الحق زلفى، وتنوب مناب عقلية العصمة شيئاً كثيراً.

ولأن ضمير الجمع في ﴿ شُوَرَىٰ يَنْبَهُمَ ﴾ راجع إلى ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمَ يَتَوَكَّلُونَ وَالَذِينَ يَجَنِّبُوُنَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِنْمِ وَالْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمَ يَعْفِرُونَ ۞ وَالَذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمَ وَأَقَامُوا الصَّلَوَةَ ﴾ . . . فإنما الشورى الصالحة لأمرهم بين من يحمل هذه المواصفات الخمس، وهم النخبة الصالحة من شورى الأمة الصالحة، ثم وهؤلاء الأكارم ينتخبون فيما بينهم الرعيل الأعلى من فقهاء الأمة، الأحسن رأياً وقولاً حيث هم أفضل فقهاً وعدلاً وفضلاً . ثم وهؤلاء ينتخبون فيما بينهم رئيس الشورى وقائد الأمة، شورى ثالثة هي سلالة الأخريين، ثم هناك الشوراءات المتواصلة على رعاية القائد المنتخب لتقرير مسير الأمة ومصيرها أحكامياً وسياسياً دون أن يستبد القائد برهان القيادة لفقدان العصمة.

ولا موقع للأكثرية في ميزان الحق، إلّا الأكثرية بين الأقلية الصالحة. ف إن ﴿ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَقْلَئُونَ﴾<sup>(١)</sup> و﴿لَا بَنْصُرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> و﴿لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٣)</sup> و﴿لَا يَتَعَلَمُونَ يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٤)</sup> و﴿ يَجْهَلُونَ﴾<sup>(٥)</sup> ﴿وَمَا يَنَبَعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَا ظَنَّأَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَحْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ﴾<sup>(٩)</sup> ﴿وَإِن وَجَدْنَا أَحْثَرُهُمْ لَفَنسِقِينَ﴾<sup>(٨)</sup> ﴿وَلَابَكُنَ أَكْثَرُكُمْ لِلْحَقِ يَالَدِهُ إِلَا وَهُم مُشْرِكُونَ﴾<sup>(٩)</sup> ﴿وَإِن وَجَدْنَا أَحْثَرُهُمْ لَفَنسِقِينَ﴾<sup>(٩)</sup> ﴿وَلَا يَتْعَمَّرُهُمُ كَرِهُونَهُ<sup>(٩)</sup> ﴿فَأَبَنَ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا حَتُوهُمْ لَفَنسِقِينَهُ<sup>(١)</sup> ﴿وَلِن تَوْلَعَ أَحْثَرُكُمْ لِلْحَقِ الأَرْضِ يُعْنِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ أَحْتَمُهُمْ لَفَسَقِينَهُ<sup>(١1)</sup>

إذاً فالشورى الصالحة ليست إلّا بين الأقلية الصالحة العالمة الشاكرة العاقلة المؤمنة المتبعة علماً العادلة المحبة للحق الهادية المتعهدة، ويجمعها الفقيه الزاهد البصير الخبير.

وَمِيمًا رَزَقْنَهُمَ يُنِفِئُونَ﴾ إنفاقاً في هذه السبيل وكل سبل الله، إنفاقاً لعقلياتهم وتجريباتهم، أفكارهم وعلومهم، أموالهم وكل ما يملكون من طاقات ذاتية أو منفصلة، ولكي يحلّوا مشاكلهم التي لا حِوَل عنها ولا مرجع معصوماً لها.

- (١) سورة الأعراف، الآية: ١٨٧.
  - (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٤٣.
    - (٣) سورة هود، الآية: ١٧.
  - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٣٧.
  - (٥) سورة الأنعام، الآية: ١١١.
    - (٦) سورة يونس، الآية: ٣٦.

- (۷) سورة يوسف، الآية: ۱۰۲.
- (٨) سورة الأعراف، الآية: ١٠٢.
  - (٩) سورة الزخرف، الآية: ٧٨.
  - (١٠) سورة الإسراء، الآية: ٨٩.
  - (١١) سورة الأنعام، الآية: ١١٦.
- (١٢) سورة الأعراف، الآية: ١٠٢.

إن مكية آية الشورى – ولم تكن هناك دولة إسلامية ولم تخلد بخلد أحد إلا الرسول – وإن المسلمين يعيشون الرسول. وحصر أمرهم في فُوَرَىٰ يَنْهُمَ ﴾ – تدلنا على مدى أهمية الشورى، حيث تعم الحيوية الإسلامية في كل عصر ومصر، ومهما كان في غنى عنها زمن قيادة العصمة، ولكن عليهم التدرب فيها فقد نرى الشورى في شاكلتها ونتاجها في أبعاد أربعة:

ا – يستشير المحتار ذا رأي صائب لكي يحصل على الرأي المختار دون خطاء كما يُستشار المعصوم<sup>(١)</sup>، أو قليل الخطاء كما يستشار غيره.

٢ – يشاور المعصوم غيره ليدله على خطئه ويرشده إلى صوابه، ويبتليه كيف يفكر وكيف يحصل على الحق، ولكي تصبح الشورى سنة دائبة للمسلمين، وعقلية منفصلة لهم تساعد عقلياتهم الذاتية، ولكي تنبع فكرتهم فن فتنبغ بالتقاء الآراء واصطكاكها، كما أمر الرسول في أوكراً في الله في الله في ألله في ألاً مَن في الله في ألله وعزمه: ﴿ وَلِا رأي مطاعاً فيها إلا رأيه وعزمه: ﴿ وَلِا رأي مطاعاً فيها إلا رأيه وعزمه: ﴿ وَلِا رأي مطاعاً فيها إلا رأيه وعزمه: ﴿ وَلِا عَنْهُ فَ فَتَوَكَل عَلَى الله في أولى معاني معاني المعالي المعالي الله في المعاني في ألم ألم المعاني في ألم في في ألم في في ألم في في في في في في في ألم في في في ألم في في في في ألم في ألم في في في ألم في في في في في في في ألم في ألم

٣ – يتشاور من هم على سواء أو كاد، ولكي تجتمع عقلياتهم على ركيزة واحدة، إزالة لأخطاء وخلافات، فتوحيداً للرأي أم تقريباً للآراء، وأخيراً إذا بقي اختلاف أخذاً بأكثرية الآراء، حين تدل على أقربية الرأي إلى الحق، فلا مكانة للعدة إلا إذا دلت على عُدَّة، ولا نفضل الأكثر عِدَّة هناً إلا لدلالته على الأكثر عُدةً، فإذا تساوى الفريقان عِدة نفضل الأقوى رأياً وهو الذي فيه الأقوى رأياً، وحتى إذا اختلفا عِدة قد نفضل الأقل لو كان فيه الذي فيه الذي فيه الذي فيه الذي في الذي إذا يقم على أقربية الرأي إلى الحق، فلا مكانة للعدة إلا إذا دلت على عُدَّة، ولا نفضل الأكثر عِدًة هنا إلا الخلي فيه الأكثر عُدةً، فإذا تساوى الفريقان عِدة نفضل الأقوى رأياً وهو الذي فيه الأقوى رأياً، وحتى إذا اختلفا عِدةً قد نفضل الأقل لو كان فيه الذي فيه الأقوى رأياً، وحتى إذا اختلفا عِدةً قد نفضل الأقل لو كان فيه الذي فيه الأقوى رأياً، وحتى إذا اختلفا عِدةً قد نفضل الأقل لو كان فيه الذي إذ الذي الذي الذي إذا الذي الفضل الأقل الأقل إذا نفسل الذي إذا يت على عُدًا إذا الذي إذا الذي إذا الذي الذي إذا الذي إذا الذي الذي إذا ال

(١) تفسير البرهان ٤: ١٢٨ علي بن إبراهيم القمي قال قال في إقامة الإمام ﴿وَأَقَائُوا الشَّلَاةَ وَأَتَرُهُمْ شُوَرَى يَنْبُمُ ﴾ [الشورى: ٢٨] أي يقبلون ما أمروا به ويشاورون الإمام فيما يحتاجون إليه في أمر دينهم كما قال الله ﴿وَلَقَ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَنْوَلِي ٱلْأَمَرِ مِنْبُمٌ لَعَلِمَهُ الَذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْبُمٌ ﴾ دينهم كما قال الله ﴿وَلَقَ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَنْوَلِي ٱلأَمَرِ مِنْبُمٌ لَعَلِمَهُ الَذِينَ يَستَنْبِطُونَهُ مِنْبُمٌ ﴾ [النساء: ٨٣]. أقول: ﴿يَنْبَمُهُ لو خص بشورى الإمام كان حق التعبير وأمرهم أن يشاوروا.. ولكنها لشمولها كافة الشوراءات الأربع فالجامع بينها هو ﴿يَنَبُمَ ﴾.

(٢) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

الأعلم الأعقل، وهكذا نتابع القول الأحسن، وفي الأكثر هو مع الأكثر حيث المتشاورون أضراب.

 ٤ – يتشاور من ليسوا على سواء، ليفيد الأقوى من دونه كما ويستفيد ممن دونه.

والشورى فيما سوى الأولى بحاجة إلى تحضير قبلها، أن يفكِّر أهلوها قبلها فيما يتشاورون، ثم بالشورى يتفاوضون ويستنجدون.

وحصالة البحث في حقل الشورى أنها سبيل دائبة هي لزام الإيمان فيما لم يتبين رشده بوحي أم سواه، من أحكام شرعية أم سياسية، ومن انتخاب النخبة في كل حقل، يتبنّى في كل ذلك العقلية الإسلامية في كاملها بكافة الجهات، ولكي يحصل بالشورات الإسلامية ركامات من العقليات المجتناة من وقباتها، من عسيلات الآراء حيث تستخلص من مزيجات لا تصلح.

فلا شورى في انتخاب الرسول في والأئمة بعد الرسول حيث الانتصاب بوحي الله يغني عن الانتخاب، ولا في الأحكام الضرورية شرعية وسياسية، حيث الشورى ضرورة عند الاضطرار، وإنما الشورى في انتخاب النخبة التي تتشاور فيما تحتار فيه الأمة الإسلامية وهم «العابد من أمتي» ثم هم يتشاورون فيما يصلح الأمة ويخرجها عن الحيرة، حيث يوضّح الحق جماهيرياً ويوحد كلمة المسلمين على القول الأحسن، دون تفرّد واستبداد.

فالشورى تنوب مناب ما نخسره من غياب العصمة، فإنها اجتهاد متراصٍّ دائب يجعل من المسلمين مفكرين متفاوضين في أفكارهم، دون أن يظلوا أجساداً بلا أرواح لا يفكرون ولا يتدبرون.

فكما العصمة في القيادة صالحة ضرورية لتبني أساس الإسلام، كذلك الشورى النائبة عن العصمة حيث تسد عن كل نائبة، هي أيضاً صالحة لاستمرار الحيوية البناءة الإسلامية، غير الجامدة. فحين ما نخسر قيادة العصمة زمن الغيبة، نربح بديلها استمرارية عصمة الشورى حين تعصمنا عن التمزق والانزلاق، وتقليلاً من أخطاء القيادة غير المعصومة، ثم لا يضر الأمة الإسلامية أخطاءها القليلة وجاه عوائدها الكثيرة، ومن أهمها صراع العقليات الإسلامية وسباقها على ضوء الكتاب والسنة والسياسة حيث تصنع أمة صارمة متكاملة غير جامدة.

وكما نرى القرآن المبين – على بيانه النور المتين – يحرّضنا على التدبر في آياته، ولكي نستنبط من خفياته، سبراً لأغواره، ولكي نحصل بكل جد واجتهاد، على ما أسرّه، دون أن يوضّح لنا كل شيء وضح النهار، كيلا تبطل عقولنا، أو تجمد أفكارنا، بل نكون دائبين في التدبر والتفكير، ولكي يصنع أمة لها حيويتها البنّاءة، في استقلاليتها وقوامتها، قائمة على سوقها على ضوء القرآن والسنة المحمدية ﷺ .

فعصمة القرآن ثم السنة القاطعة تعصم المسلمين عن التفلّت والانحراف، إذا عاشوا القرآن في شورى دائبة من النخبة العابدة، دونما استبداد واستقلال فاستغلال الكتلة المؤمنة، وإنما الشورى والشورى فقط تكفل تلك الحيوية المجيدة المستغنية عن كل شارد ووارد، حضوراً لمختلف شعوب المسلمين في مصالحهم الجماعية، أخذاً لأزمّتهم بأيديهم، فلا يحكمهم إلَّا الله ومن يحكم بحكم الله، ف ﴿إِنِ ٱلْحُكَمُ إِلَا بِلَوْكَ<sup>(۱)</sup>!.

فلنكرّس طاقاتنا كلها للشوراءات المتواصلة عبر زمن غيبة القيادة المعصومة، ولكي نقوم على سوقنا ونحيى حياة طيبة سلمية إسلامية، لا استسلامية تقليدية ذليلة.

وترى إذا كانت الشورى هي المرجع زمن الغيبة الكبرى فما هو موقف ولاية الفقيه؟ . أقول: إن ولي الأمر أيضاً هو منتخب الشورى يرأسها على ضوء الشورى، وهو يلي أمر المسلمين ولاية محددة بها دون استقلال له فيما يرتثيه، فقد يتفق رأي الشورى أو أكثريتها المطلقة على واحدٍ من أهلها، فهو الذي يرأسها، أم يتفقون أو أكثرهم على أكثر من واحد، إذاً فحصيلة الشورى هي شورى الولاية والقيادة.

إنّ ولي الأمر – واحداً أو أكثر – هو الذي يحكم، لكنما الحكم ليس إلّا بالشورى، حيث تجبر الأخطاء الطارئة لشخص أو أشخاص يُولَّون أمور المسلمين، دون استقلال لأحد ولا استبداد برأي.

إتباع الأحسن هو سبيل المؤمنين حيث يبشرهم الله ويأمرهم ﴿فَبَشِرْ عِبَاذِ () الَذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَـتَبِعُونَ أَحْسَنَهُۥ أَوْلَتَبِكَ الَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمْ أُوْلُوا الْأَلَبَبِ (0).

أترى أن رأي الواحد غير المعصوم أحسن، مهما كان أعلم ممن سواه، أم الأكثرية من الرعيل الأعلى نتيجة الشورى؟ لا ريب أنها الأحسن فاتباعه قضيّة اللب والهداية الإلهية.

أترى إذاً تساووا أعضاء الشورى في فريقين اثنين فأي الفريقين أولى بالاتّباع؟ هنا الأولوية للفريق الذي فيه القائد بميّزة القيادة، وأنه هو الذي ينظر إلى الأصلح بحال الأمة عند تضارب الآراء فعلى المؤمنين – ككل – الشورى العامة لانتخاب النخبة الصالحة لانتخاب أعضاء الشورى، وليكونوا الأمثل بين الأمة والأمثال فيما بينهم للحصول على الرأي الأحسن وليكون في العدد الأكثر عند التضارب دلالة على الأحسن والأقرب إلى الحق.

ثم على هؤلاء انتخاب القائد الرئيسي للشوري، فإن اتفقوا على رأي

وإلّا فالأكثر عدداً، وإلّا فالفريق الذي فيه القائد لأن فيه الرجاحة عند تساوي العدد، وهكذا تسير الشورى مصيرها إلى انتخاب الأحسن فالأحسن لتقليل الأخطاء فالقيادة الأصلح لصالح الأمة ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَهُمَّ يُنِثُونَ﴾ إنفاقاً لكافة الطاقات والإمكانيات الصالحة لهذه القيادة المباركة على ضوء الكتاب والسنة.

وإذا مات منهم واحد أم سقط عن الصلاحية فأمر الانتخاب البديل إلى سائر أعضاء الشورى.

ثم الشورى القيادية بحذافيرها ليست لها الولاية المطلقة على الأمة فلهم أن يخطّئوها، ولا أولوية إلا ترجيحاً لصالح المجتمع على صالح الأفراد إذا تعارضا، كما ولا ولاية لهم على الفقهاء.

وهنا أصلان أصيلان، أصالة الولاية لكل مؤمن بالنسبة للآخرين، بمعنى المحبة والنصرة والمعاضدة، وأصالة عدم الولاية بمعنى الأولوية على النواميس الخمسة إلا في مقام الضرورة، وهي ضرورة الحكم وفرض القرارات الحاكمة لرئيس الدولة الإسلامية على الجماهير المسلمة ترجيحاً لصالح الجماهير على الأشخاص، وأما الأشخاص على الأشخاص فلا ضرورة ولا ولاية ولا سيما على أشخاص الفقهاء، إشخاصاً لهم عما هم عائشوه.

﴿ وَالَّذِينَ إِنَّا أَسَابَهُمُ ٱلْبَغَى ثُمَّ يَنتَصِرُونَ ٢

ليس البغي: التجاوز إلى غيرك – فقط – محظوراً، بل وكذلك التصبّر عليه دون انتصار محظور.

حيث الظلم والانظلام كلاهما من المحظورات في شرعة الله، وهكذا مظلوم هو مع ظالمه في النار.

وترى ألَّا تناحر بين صفتي المؤمنين، هذه ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمَّ يَغْفِرُونَ﴾؟

الغضب قد يكون بباطل فالغفر عنده صفة الإيمان، أو يكون بحق حيث بغي عليه، فإنما البغي بغيان، بغي يُعفى أثره إذا غفرت وهو الغفر المصلح: (...فَمَنْ عَفَّكَ وَأَمَّلَحَ فَآَجَرُهُ عَلَى اللَّهِ (<sup>(1)</sup> وغفر يفسد حيث لا يتحمله المؤمن لإيمانه كأن يفترى عليه وهو يسكت، ظلماً بنفسه، أم سكوتاً عن حقه وحق الغير إذ يسكت، ظلماً ذا بعدين، فالانتصار إذاً من صفات الإيمان، كما الغفر حين يصلح من صفات الإيمان.

آيات ثلاث تأمر بالانتصار بعد الظلم، هذه والتي بعدها : ﴿وَلَمَنِ ٱنْعَمَرَ بَعَدَ ظُلْمِهِ...﴾<sup>(٢)</sup> وفي الـشـعـراء ﴿إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيرًا وَاُنْتَصَرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواً وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوًا أَىَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ الله ينتصر لهم إلا ابتلاء ﴿وَلَوْ يَشَآهُ اللَّهُ لَاَنتَصَرَ مِنْهُمَ وَلَكِن لِيَبْلُوا بَعْضَكُم بِبَعَضِ وَالَذِينَ قُلِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَ أَعْمَلَكُمُهُ<sup>(٤)</sup> ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ اللَّهُ عَلَمُواً فَيَعَانُ اللَّهُ وَلَكَنَ عَنْهُمُ وَلَكُونَ اللَّهُ عَضَ

ويا لها من آية مكية تتبنّى الانتصار في البغي والمؤمنون في مكة ما كانوا يستطيعونه أبداً، فهي ذات دلالة لصفة أساسية في المؤمنين: عدم التصبّر على الظلم والتخاذل أمام الظالم حسب المستطاع، وإن كانت هناك في مكة فترة مقتضية للتصبر، ولكنها متقضّية بعد ردح قصير، ثم المؤمنون لا يتصبرون.

لقد كانت هناك اعتبارات في العهد المكي تقتضي سياسة المسالمة والصبر، مع تقرير الطابع الإسلامي غير الاستسلامي لهم: ﴿وَٱلَّذِينَ إِنَّا أَسَابَهُمُ ٱلْبَغَىٰ هُمَ يَنفَمِرُونَ﴾.

- (۱) سورة الشورى، الآية: ٤٠.
- (٢) سورة الشورى، الآية: ٤١.
- (٣) سورة الشعراء، الآية: ٢٢٧.
  - (٤) سورة محمد، الآية: ٤.
  - هورة الروم، الآية: ٤٧.

فالانتصار البنّاء، صداً عن تفشي الظلم يتبناه الإسلام كأصل من أصول الحياة الإيمانية، سواء كان البغي عليك أم سواك أم على جمهرة أو جماهير من المسلمين، لأن أنفس المسلمين نفس واحدة بعضها من بعض، فلم يقل «والذي إذا أصابه البغي هو ينتصر» وإنما ﴿أَمَابَهُمُ ... يَنْعَرُونَ﴾ لتشمل الجميع والمجموعة، أن ينتصر المؤمن لمظلوم غيره كما ينتصر لنفسه، وأن ينتصر الفرد للجماعة كما تنتصر الجماعة للفرد، فالانتصار عند البغي صفة الإيمان جماعات وفرادى.

إن الانتصار لإزالة البغي أو مكافأته ضابطة عامة لكل من بغي عليه، ولكن حسب ما يقتضيه العدل، والعفو خير إن كان في محله وليس العفو المصلح أو الصالح غير المفسد إلّا في البغي على الأشخاص، وأما البغي على الدين أو جموع أهل الدين فلا عفو فيه، وحتى إذا تاب الباغي اللهم فيما أصلح وبيّن أنه بغى، ولا يعني الانتصار عند البغي إلّا صداً عن البغي، ممن بغي عليه ومن تتطاول أيدي البغي عليه لولا الانتصار.

وَجَزَّزُأُ سَبِتَنَةِ سَبِّنَةٌ مِثْلُهَأْ فَمَنْ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجْرُمُ عَلَى اللَّهُ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّلِبِينَ (٢٠) :

هنالك قضية العدل مماثلة بين سيئة وجزائها في كل شيء، ولا يصلح العفو عن المسيء إلا إذا أصلحه ويصد عن ظلمه، وإذاً ﴿فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ<sup>(۱)</sup>

وأما العفو المفسد أن يتجرأ المسيء على ظلمك، أو تتطاول يده على سواك، فهذا العفو ظلم على نفسك وسواك ﴿إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ﴾ وكما إذا اعتديت على المسيء أكثر مما أساء، إنه جزاءً ظالم ﴿إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ﴾ وإنما عـــدل: ﴿وَجَزَّوْا سَيَتَةٍ سَيَّنَةٌ مِثْلُهَاً﴾ ﴿مَنْ عَمِلَ سَيِّتَةً فَلَا يُجُزَى إِلَا مِثْلُهَاً﴾ (<sup>(1)</sup> وَوَإِنَّ عَافَبَتُمَ فَعَافِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوفِبَتُه بِحِ<sup>4</sup> أو فـضـل: ﴿فَمَنْ عَمَا وَأَسَلَعَ﴾ دون ظلم مُفرِط أو مُفَرِّط.

آية الجزاء ترسم ضابطة عادلة عامة في كافة الموازين، فالمماثلة بين السيئة وجزائها قاعدة لا تستثنى، اللهم إلا عفواً فيما يصلح، أم لا يصلح ولا يفسد، فهما إذاً من الفضل والأفضل، وأما أن تربو جزاء سيئة عليها، فهذه الربوة ظلم من أيّ كان وأيا كان وأيان، إذاً فكيف يفترى على أرحم الراحمين أنه يجازي بعض العصاة دون نهاية في الآخرة، وهل هناك مماثلة بين سيئة محدودة في زمن محدود وأثر محدود من مسيء محدود، وبين سيئة لا محدودة من إله غير محدود؟ وأدنى المماثلة بين سيئة وسيئة مماثلة النهاية في سيئة محدودة في الكيف والأثر وإن لم يكن في الكم والزمن.

- حن أبي هريرة أن رجلاً شتم أبا بكر والنبي على جالس فجعل النبي على يعجب ويتبسم فلما أكثر رد عليه بعض قوله فغضب النبي على وقام فلحقه أبو بكر فقال : يا رسول الله على كان يشتمني وأنت جالس فلما رددت عليه بعض قوله غضبت وقمت؟ قال : إنه كان معك ملك يرد حنك فلما رددت عليه بعض قوله وقع الشيطان فلم أكن اقعد مع الشيطان ثم قال : يا أبا بكر نلت من حق ما من عبد ظلم بمظلمة فيغضي عنها لله إلا أعز الله بها نصره وما فتح رجل باب عطية يريد بها صلة إلا زاده الله بها كثرة وما فتح رجل باب مسألة يريد بها كثرة إلا زاده الله بها فلة. وفي نور الثقلين ٤ : ٥٨٥ ح ١٢٣ - الكافي العدة عن أبي عبد الله على قال رسول الله عليكم بالعفو فإن العفو لا يزيد العبد إلا عزاً فتعافوا يعزكم الله و٤٢ في كتاب الخصال عنه عليكم بالعفو فإن العفو لا يزيد العبد إلا عزاً فتعافوا يعزكم الله و٤٢ في كتاب وكظم غيظه واحتسب وعفى وغفر كان ممن يدخله الله الجنة بغير حساب ويشفعه في مثل ربيعة ومضر.
  - (١) سورة غافر، الآية: ٤٠.
  - (٢) سورة النحل، الآية: ١٢٦.

جزاء سيئة سيئة مثلها عدلاً، وسيئة دونها أو عفو وإصلاح فضلاً ورحمة، فإذا يأمرنا الله تعالى بالعفو عن السيئة إصلاحاً أم جزاءها المثل عدلاً فكيف يجازي هو ظلماً أن يخلّد بسيئات أهلها إلى غير نهاية، وما هذا إلا كذب مفترى ﴿شُبْحَنَ ٱللَهِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾<sup>(١)</sup>!.

ثم المماثلة بين السيئة والجزاء والسيئة المجازى بها لا تقتضي إلّا اعتداء بالمثل، وليست هي اعتداء، وأما إذا كانت سيئة بنفسها دونما استئناء فلا، فمن ضربك تضربه كما ضرب مراعياً كمّه وكيفه، وأما من زنى بحليلتك فليست جزاؤه أن تزني بحليلته، وإنما هي الحد المحدد له في الشرع، والضابطة العامة هي أن السيئات المتعدية التي لا حدّ لها في الشرع تجازى بمثلها ممن أسيء إليه، إذا لم يكن الجزاء محرماً، وأما المحرمة كمثل اللواط والزنا والسباب والإضلال أم ماذا فلا، وقد توحي ﴿فَمَنْ عَفَكَ أَن السيئة هنا تعني ما تقبل العفو ممن أسيء إليه، فلا تشمل إذاً مثل اللواط والزنا والإضلال، وإن شملت مثل القتل والسباب أم ماذا؟.

فإذا قال لك: أخزاك الله، تقول له مثل قوله: أخزاك الله، وإذا قال لك: أنت فاسق إهانة دون حجة، تقول له: أنت فاسق جزاءً بحجة...

وأما إذا قذفك بما يوجب الحد، فليس لك أن تقذفه حيث يوجب الحد، وإنما جزاؤه إلى الله حيث سن حداً للقذف، وكما إذا زنى أو لاط أم أساء سيئة من أضرابهما مما يوجب الحد فجزاؤه إلى الله فيما حدَّد.

فلا تعني مماثلة سيئة سيئة أنك حرَّ أن تجازى أية سيئة بمثلها، وإنما هي كضابطة، فقد يجوز لك أن تجازي بمثلها، وقد لا يجوز فالله هو الذي يجازي بما سنّ من حد أم ماذا، ومن ثم فهي محددة بما يجوز العفو عنها.

(۱) سورة المؤمنون، الآية: ۹۱.

وَلَمَنِ ٱنْعَمَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ، فَأُوْلَتِكَ مَا عَلَيْهِم قِن سَبِيلٍ ﴿ وَلَمَنِ ٱنْعَمَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ، فَأُوْلَتِكَ مَا عَلَيْهِم قِن سَبِيلٍ ﴿ وَلَمَنِ أَنَعَ اللَّذِينَ يَظْلِمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَبْغُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ أُوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ وَلَمَن مَمَبَرَ وَعَفَرَرَ لِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزِمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ ﴾ :

ليس على المنتصر بعد ظلمه من سبيل، سواء أكان انتصاره فرضاً أم راجحاً أم – وعلى أقل تقدير – مسموحاً، حيث الانتقام أو الدفاع وجاه الظالم حق مشروع على أية حال.

قد يكون الإنتصار بعد الظلم من واجبات الإيمان ﴿وَٱلَّذِينَ إِنَّا أَمَابَهُمُ ٱلْبَقَى مُمَ يَنتَمِرُونَ فَهنالك الانتصار والانتصار فقط، دون انتظار فإنه احتضار واهتدار، فحين يُظلم القرآن وشرعته ويظلم شعبه ورعيته فالانتصار هنا واجب ذو بعدين، والانظلام والسكوت محرم ذو بعدين و﴿ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمَ يَكُ مُغَيِّرًا يَعْمَةً أَنْهَمَهَا عَلَى فَوَمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفَسِمٍ ﴾<sup>(1)</sup> ف «حـق مـن أسـاءك أن تعفو عنه، وإن علمت أن العفو يضر انتصرت»<sup>(٢)</sup> كما والقائم عَلِيَّنْ ينتصر للإسلام<sup>(٣)</sup>.

إن للمظلومين سبيلاً معبَّدة إلى الدفاع ولا سبيل عليهم، والظالمون ما لهم من سبيل وإنما السبيل كل سبيل عليهم لتقطع عنهم سبل الظلم والبغي،

- سورة الأنفال، الآية: ٥٣.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٥٨٥ عن الخصال ١٢٥ في الحقوق المروية عن علي بن الحسين (٢) نور الثقلين ٤: ٥٨٠ عن الخصال ١٢٥ في الحقوق المروية عن عليه عن الخورى: ٤١].
- (٣) المصدر ١٢٧ في تفسير القمي بسند عن أبي جعفر الباقر عليه في الآية فولمن أنتمبر بَعَد غُلَيهِ فال يعني القائم صلوات الله عليه وأصحابه فأُولَيْهَك مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلِ [الشورى: ٤١] والقائم إذا قام انتصر من بني أمية والمكذبين والنصاب هو وأصحابه وهو قول الله تبارك وتعالى في إذا السَبِيلُ عَلَى الَذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبَعُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيرِ الْحَقِّ... (٣) وفي ملحقات الإحقاق ١٤: ٣٤٣ العلامة السيد محمد بن رسول البرزنجي في «الإشاعة في أشراط الساعة ص ٦٩ ط مصر قال: قوله : فولمي أن مَتَبَرَ بَعَدَ عَلَيهِ والمارة الى أن قتل هو وأصحابه وهو قول الله تبارك ابن علي سَمَرْتُ وقيامه على يزيد وقتاله على حق إلى أن قتل هو وأهل بيته.

و﴿أَوْلَبَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ في الدنيا انتصاراً عليهم من المظلومين، وفي الآخرة من ملجإ المظلومين.

وفيما إذا لم يكن ترك الانتصار والتصبر على الظالم ظلماً، وإنما صنيعة حسنة ومحاولة لتوبة الظالم، أو تخجيله حتى يكف عن ظلمه، هنالك ﴿وَلَمَن مَمَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنَ عَزْمِ ٱلْأُوْرِ﴾.

ثم للانتصار مراتب عدة حسب المستطاع أقله <sup>«</sup>من دعى على من ظلمه فقد انتصر»<sup>(۱)</sup> وأكثره الانتصار بالقتال، وبينهما متوسطات.

ثم من الانتصار شخصي أن تكرّس طاقاتك للذود عن الظلم، ومنه جماعي أن تستعين بمن يعينك، ولكلٍّ مجالٌ حسب ما تقتضيه الحال.

إن الصبر على الظلم والغفر ليس إلّا عند المقدرة على الانتصار والجزاء، حين يشعر ظالمك أنك تصبر وتغفر على قدرة فيستحي، وأما أن تصبر على ظلمه مغلوباً عاجزاً فليس إلّا تخاذلاً، إذاً فانتصر في دفع الظلم.

لا تخلو حال المظلوم أنه أقوى من ظالمه أو أضعف أو هما على سواء، ففي الأولى على الأغلب ﴿وَلَمَن مَبَرَ وَعَفَرَ لِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزَمِ ٱلْأُوْرِ فإنه عفوٌ على قدرة وهو يصلح، اللهم إلا إذا أفسد، وفي الثانية ﴿وَالَّذِينَ إِنَا أَمَابَتُهُمُ آلبَتَى هُمَ يَنفَورُونَ حيث الصبر على الظلم تخاذل وتقوية للظالم اللهم إلا إذا أصلح، والثالثة مورد الآيتين حسب إحدى المصلحتين، وقد يكون الصبر راجحاً غير واجب كما يكون محرماً أو واجباً حسب مختلف الظروف والمقتضيات.

(۱) الدر المنثور ٦: ١١ - أخرج ابن أبي شيبة والترمذي والبزاز وابن مردويه عن عائشة قالت قال رسول الله عنه من دعا: . . . .

وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَمُ مِن وَلِيِّ مِنْ بَعْدِقُ وَتَرَى الظَّلِلِيِينَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِ مِن سَبِيلِ ٢

ولا يـضـل الله إلّا مـن ضـلَّ ظـالـمـاً ﴿وَيُعِنِـلُ ٱللَّهُ ٱلظَّلِلِمِينَّ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ﴾<sup>(١)</sup> ﴿ كَذَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ ٱلْكَفِرِينَ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿كَذَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسَـرِقُ مُرْتَابُ﴾<sup>(٣)</sup> فليس الله ليُضل من لا يَضل فإنه ظلم ﴿وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ﴾<sup>(٤)</sup> ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَنُمِ لِلْمَبِيدِ﴾<sup>(٥)</sup>.

وليس إضلاله تعالى من ضل دفعاً له إلى ضلال بعد ضلال، وإنما ترك له يستمر في الضلال دون أن يوفقه لترك الضلال حملاً له عليه: ﴿وَيَذَرُهُمْ فِي طُفَيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾<sup>(1)</sup> ثم ختم على قلبه جزاءً بما خَتَم حتى إذا أراد أن يهتدي لم يكن له سبيل ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَدِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابً عَظِيمُ ﴾<sup>(٧)</sup>، تركُ أو ختم ثم لا دفع إلى ضلال.

الله هو الولي يلي أمور عباده، فإذ يترك ولايته لمن يَضل فيُضله ﴿فَمَا لَمُ مِن وَلِيِّ مِّنُ بَعَلِيهِ﴾ إذ لا هادي إلا الله.

﴿وَثَرَى ٱلظَّلْلِمِينَ لَمَّا رَأَوًا ٱلْعَذَابَ﴾ وهم بين الموت والحياة ﴿يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِّ﴾ إلى الحياة الدنيا ﴿مِن سَبِيلِ﴾ لنعمل صالحاً غير الذي كنا نعمل : ﴿حَقَّىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ () لَعَلِّي أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُنُ كَلَّأَ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَايَلُهَا وَمِن وَرَآيِهِم بَرَنَخُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ () فَعَلِّي فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِنِ وَلَا يَسَاءَلُونَ ().

ثم ﴿وَتَرَى ٱلظَّلِمِينَ لَمَّا رَأَوْ ٱلْعَنَابَ﴾ إذ يدخلون الجحيم ﴿ يَقُولُونَ هَل

- (1) سورة إبراهيم، الآية: ٢٧.
  - (٢) سورة غافر، الآية: ٧٤.
  - (٣) سورة غافر، الآية: ٣٤.
  - (٤) سورة غافر، الآية: ٣١.

- ه. الآية: ٤٦.
- (٦) سورة الأعراف، الآية: ١٨٦.
  - (٧) سورة البقرة، الآية: ٧.
- (٨) سورة المؤمنون، الآيات: ٩٩-١٠١.

إِلَىٰ مَرَدِّ قِن سَبِيلِ﴾: ﴿وَهُمْ يَصْطَرِحُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ مَنلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ أَوَلَدُ نُعَمِّرُكُم مَّا يَنَدَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّلِلِينَ مِن نَصِيرٍ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿وَتَرَبَّهُمْ ﴾ الطالمين ﴿يُعَرَّضُونَ عَلَيْهَا ﴾ المنار ﴿خَشِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِ ﴾ خشوع العبادة والطاعة من العز ﴿يَنْظُرُونَ مِن طَرِّفٍ خَفِيٌّ ﴾ على يأس إلى أية بارقة للخلاص ولات حين مناص، فالطرف منه جلي حين ينظر المتقون إلى رحمة الله وكما وعدوها، ومنه خفي حين ينظر الظالمون الآيسون من رحمة الله وقد منعوها، كما وينظرون إلى النار التي عرضوا عليها من طرف خفي مغبّة ألَّا يدخلوها وهم داخلون ولا يجترئون أن يملؤوا عيونهم بها فيخفون طرفهم كيلا يروها وهم إليها داخلون، فإن نظرهم نظر المخالف الذليل والمرتاب الظنين، فهو لا ينظر إلا مسترقاً ولا يغضي إلا مشفقاً، من عظيم الخيفة وتوقع العقوبة.

هنالك تتهاوى كبرياؤهم إلى هوات النار، إياساً من خلاص مع كل لهفة وانهيار، منكّسي الرؤوس والأبصار إلى جهنم يصلونها وبئس القرار.

وترى كيف لهم بصر حتى ينظروا من طرف خفي وهم عميٌّ : ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكِرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَرُ ٱلْقِيـَـمَةِ أَعْمَىٰ﴾<sup>(٢)</sup> علّه لأن

- (۱) سورة فاطر، الآية: ۳۷.
- (٢) سورة طه، الآية: ١٢٤.

آية العرض تعنيه قبل الحشر في سكرة الموت، وفي البرزخ، أو يسمح له أن ينظر من طرف خفي يوم القيامة عذاباً فوق العذاب، لفترة، كما يحشر أعمى عذاباً فوق العذاب، أو أن حشرهم عمياً لا يعني إلا حشرهم ولفترة، وأما أن يضلوا عمياً فلا وكما و﴿وَنَحَشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمّيًا وَبَكْمًا وَصُمَّاً ﴾<sup>(1)</sup> ولو كانوا بكماً وصماً دوماً فكيف التخاصم: ﴿إِنَّ ذَلِكَ لَحَقٌّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّالِ ﴾<sup>(1)</sup> وقالُوا وَهُمْ فِهَا يَخْتَصِمُونٌ شَيَّ تَاللَهِ إِن كُنَّا لَفِي صَلَالٍ ثَبِينٍ شَيَّ فَنْ وَبُعُوهُمْ بَوْمَ آلْقِيَكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ <sup>(3)</sup>.

وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَـنُوَاً﴾ إذ هم يعرضون على الجنة ناظرين إلى أهل النار ومـنـهــم أصـحـاب الأعـراف ﴿إِنَّ ٱلْخَيَرِينَ ٱلَّذِينَ خَيِـرُوَّا أَنفُسَهُمَّ﴾ إذ ضـلــوا ﴿وَأَهْلِيهِمَ﴾ إذ أضلوهم خسروا أنفسهم وإياهم ﴿يَوْمَ ٱلْقِينَمَةً﴾.

وهذه مقالة الرسول يرددها المؤمنون به يوم القيامة ﴿. . . قُلْ إِنَّ ٱلْحَسِيِنَ الَّذِينَ خَسِرُوًا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْفِيَنَمَةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْحَسِّرَانُ ٱلْمُبِينُ﴾<sup>(0)</sup> فقولهم يوم الأخرى تأويل لقوله ﷺ يوم الدنيا .

وترى هؤلاء الذين خسروا أنفسهم إذ هم ظلموا فما بال أهليهم إذ يخسرونهم؟ . . أهلوهم هنا هم المخسرون وليسوا معهم خاسرين ، فإن كان أهلوهم أمثالهم حيث اتبعوهم فقد خسروهم مع أنفسهم فهما معاً في الجحيم، فهم إذاً خاسرون أهليهم كما خسروا أنفسهم، سواء أكانوا معهم أم مفترقين.

- (١) سورة الإسراء، الآية: ٩٧.
  - (٢) سورة ص، الآية: ٦٤.
- (٣) سورة الشعراء، الآيتان: ٩٦، ٩٧.
  - (٤) سورة الزمر، الآية: ٣١.
  - (٥) سورة الزمر، الآية: ١٥.

ثم القول الفصل الأخير من رب العالمين يصدق مقالة الرسول والمؤمنين: ﴿أَلَآ إِنَّ ٱلظَّٰلِلِيِنَ فِي عَلَابٍ مُُقِيمٍ﴾ يقيم معهم إذ يقيمهم فيه، لا حِوَل لهم عنه وهم فيما قدمت أيديهم خالدون.

أو أنه أيضاً من مقالة المؤمنين خبراً لـ ﴿ إِنَّ الْخَسِرِينَ﴾ و﴿ ٱلَّذِينَ خَسِرُوَاً﴾ وصفهم، لا خبراً عنهم، وقد يقربه عدم الفصل بـ «هم» «بين الخاسرين الذين» فالمعنى أن الخاسرين الذين خسروا . . ألا أن الظالمين (وهم هؤلاء الخاسرون) ﴿فِي عَذَابٍ مُّقِيمٍ . . . ﴾ والمعنيان علهما معنيّان حيث تتحملهما الآية .

﴿ ٱسْتَجِيبُوا لِرَبِيكُم مِن قَبَّلِ أَن بَأَتِى يَوْمُ لَا مَرَدَ لَهُ مِنَ ٱللَّهُ مَا لَكُم مِن مَلَجَإِ يَوْمَبِلِ وَمَا لَكُم مِن نَصَحِيرٍ ۞ فَإِنْ أَعَرَضُوا فَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنْ عَلَيْكَ إِلَا ٱلْبَلَخُ وَإِنَّا إِذَا أَذَقْنَا ٱلْإِسْكَنَ مِنَّا رَحْمَةَ فَرِحَ بِهَا وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِنِقَةٌ بِمَا قَدَمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِسْكَنَ كَفُورٌ ۞ :

الاستجابة للرب تمتد في الحياة الدنيا ما دامت قائمة ﴿مِن قَبّلِ أَن يَأْتِى يَوَمُّ لَا مَرَدَّ لَهُ مِن اللَّهِ مهما كان له مرد من نفسه حسب حسبانه، وهو يوم البرزخ ومن ثم القيامة، وهل يستجاب للرب قبل القيامة يوم البرزخ؟ ﴿كَلَّ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَآيَلُهَا ﴾<sup>(1)</sup> وإنما هي قبل البرزخ، وهل يستجاب له قبل الموت فينفع الإيمان حتى عند رؤية البأس؟ كلا فيما لا مرد له من الله، حيث الإيمان قشريٌ خوف البأس، ﴿فَلَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَا قَالُوًا عَامَنًا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا نِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ (لَكُ فَلَمَ يَنفَعُهُمْ إِيمَنَهُمْ لَمَّا رَأَوًا بَأْسَنَا قَالُوًا عَامَنًا بِاللَهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنا وَالإيمان قَشْرِي خَوف البأس، ﴿فَلَمَا رَأَوًا بَأْسَنَا قَالُوًا عَامَنًا بِاللهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنا وَالإيمان حَسْري مُعَالِكَ الْكَنفِرُونَ (لَكَ الْمَنْهُمُ المَاناتُ قَالُوًا عَامَناً عَالَقَ اللهُ وَعَدَمُ وَ

- (١) سورة المؤمنون، الآية: ١٠٠.
- (٢) سورة غافر، الآيتان: ٨٤، ٨٥.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

يُونُسَ لَمَّآ ءَامَنُوا كَشَفْنَا عَنَّهُمْ عَذَابَ ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّا وَمَتَّغَنَّهُمْ إِلَى حِينِ<sup>(۱)</sup> فالمردِّ المنفي أيام ثلاثة، يوم البأس زمن التكليف فلا مردِّ من استحقاق العقوبة إلى سواها، ثم اليومان الآخران.

فواجب الاستجابة هو كونها في حياة التكليف، حقاً حالة الاختيار، لا جزافاً في نفاق أم خاوياً عند رؤية البأس، فما للمستجيب مردً من الله قبل الموت وبحقها فالإجابة حاصلة والإيمان ينفع، وإذ ﴿لَا مَرَدَّ لَهُ مِنَ ٱللَّهُ﴾ فلا مرد له ممن سواه: ﴿مَا لَكُمْ مِن مَّلَجَإٍ يَوْمَبِذِ﴾ تلجؤون إليه من دون الله وَمَا لَكُم مِن نَصَحِيرٍ ﴾: منكم تنكرون عذابه أو تنكرون أسبابه، حيث الأسباب بارزة يومئذ والعذاب لا محالة كائن، ولا فرِّن نَصَحِيرٍ ﴾ من سواكم، ينكر عذابكم فإنه ﴿يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَمُ نَفَسُ إِلَا بِإِذَنِهِ.

﴿فَإِنَّ أَعَرَضُواً﴾ عن الاستجابة فلم يحفظوا أنفسهم عن الكفر اختياراً، ﴿فَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً﴾ تكرههم على الإيمان إجباراً ﴿إِنَّ عَلَيْكَ إِلَا ٱلْبَلَنُحُمُّ﴾ إراءة الطريق، لا الإيصال إلى المطلوب.

وحالة الإنسان الكفور النسيان ﴿وَإِنَّا إِذَا أَذَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِمَ بِهَا ﴾ شكوراً أو يظن أنه يحق لها ﴿وَلِن نُصِبَّهُمَ سَيِّتَةٌ بِمَا قَدَمَتَ أَيدِيهِمَ﴾ لا أيدينا ﴿فَإِنَّ ٱلْإِنسَنَ كَفُورٌ ﴾ يكفر بالله وينسى رحمة الله، فهو في الحالتين كفور، وإن تظاهر حالة النعمة أنه شكور.

لَا يَعْدَ مُعْلَثُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ يَخْلُقُ مَا يَشَاَهُ يَهَبُ لِمَن يَشَاَهُ إِنَّتُنَا وَبَهَبُ لِمَن يَشَاهُ ٱلذُكُورَ () أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَانَا وَإِنَّتُما وَيَجْعَمُ مَن يَشَاءُ عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمُ قَدِيرُ () :

. . لأن ﴿ يَلَدُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ لا سواه، فبيده ملكوت كل

- (۱) سورة يونس، الآية: ۹۸.
- (٢) سورة هود، الآية: ١٠٥.

شيء وناصيته لا سواه، فهو ﴿يَغَلَّقُ مَا يَثَاَةُ كَ دون ما يشاء سواه، ومما يخلقه إناث وذكور كهبة لخلقه في خلقه حيث الأولاد مظهر من مظاهر المنح والعطاء، يقدم هبة الإناث على الذكور فـ «من بركة المرأة ابتكارها بالأنثى»<sup>(1)</sup> والناس يتقدمون إلى الذكور قبل الإناث! ﴿وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيماً كَ والعقم يكرهه كل الناس و﴿يَهَبُ لِمَن يَثَآءُ . . . كه توحي بأن الأولاد من هبات الله فكأن الوالدين يملكانهم، وهذه الآية هي مصدر ما اشتهر عن الرسول يُثَلي : «أنت ومالك لأبيك» و«إن أولادكم هبة الله يهب لمن يشاء إنائاً ويهب لمن يشاء الذكور فهم وأموالهم لكم إذا احتجتم إليها»<sup>(٢)</sup>.

ف ﴿وَرَبَّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَكَ<sup>مَ</sup> وَيَخْتَكَأَرُ مَا كَانَ لَمُمُ ٱلَخِيَرَةُ سُبَحَنَ ٱللَّهِ وَتَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾<sup>(٣)</sup> فإذ يختار لك الذي له ملك السماوات والأرض أنثى كهبة ومنحة ربانية فهل لك أن تردها أو تبغضها؟ أو يختار لك ذكراً فهل لك أن تتبجح حيث لم يهبك أنثى؟ أم إذا جعلك عقيماً حرماناً عن هبة الأولاد ذكراناً وإناثاً فهل لك أن تغضب لماذا جعلك عقيماً؟ كلا ثم كلا! فإن هبات الله كلها مرضية والله يقدم هنا ﴿إِنَنْتَا﴾ لكي يقضي على ثورة حمقاء: بغض

- (١) الدر المنثور ٦: ١٢ أخرج ابن مردويه عن ابن عمران رسول الله على قال: ... لأن الله قال: (١) الدر المنثور ٦: ٢٢ أخرج ابن مردويه عن ابن عمران رسول الله على قال: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَاهُ إِنَّنْهَا وَبَهَبُ لِمَن يَشَاهُ الْدُوْرَى .
  قال: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَاهُ إِنَّنْهَا وَبَهَبُ لِمَن يَشَاهُ الْدُوْرَى .
  قال: ﴿ يَهْبُ لِمَن يَشَاهُ إِنَّنْهَا وَبَهَبُ لِمَن يَشَاهُ الْدُوْرَى .
  قال: أتى النبي على حمد عنها الأحكام بإسناده عن زيد بن علي عن آبائه عن على على عن الله عن على على الله الله وفي نور الثقلين ٤: ٧٨٥ عن تهذيب الأحكام بإسناده عن زيد بن علي عن آبائه عن على على قائل قال: أتى النبي على رجل فقال: يا رسول الله على إن أبي عمد إلى مملوك لي فأعتقه كهيئة المضرة لي ؟ فقال رسول الله على إن أبي عمد إلى مملوك لي فأعتقه كهيئة المضرة لي ؟ فقال رسول الله على إن أبي عمد إلى مملوك لي فأعتقه كهيئة المضرة لي ؟ فقال رسول الله على إن أبي عمد إلى مملوك لي فأعتقه كهيئة المضرة لي ؟ فقال رسول الله على إن أبي عمد إلى مملوك لي فأعتقه كهيئة المضرة لي ؟ فقال رسول الله على إن ومالك من هبة الله لأبيك أنت سهم من كنانة ﴿ يَهُبُ لِمَن يَشَاهُ إِنَانَ أَلْ وَلَنْ اللهُ على الله على إلى أبي عمد إلى معام اله عنه الله على إلى أبي عمد إلى مملوك لي فأعتقه كهيئة المضرة لي ؟ فقال رسول الله على إن ومالك من هبة الله لأبيك أنت سهم من كنانة ﴿ يَهُبُ لِمَن يَشَاهُ إِنَانَ أَنْ يَشَاهُ إِلَى يَشَاهُ الذَكُورَ ... وَيَجَمَعُ لُ مَن يَشَاهُ عَقِيماً ﴾ [القورى: ٤٩، ٥٠] جازت عاقة أبيك ، يتناول والدك من مالك وبدنك وليس لك أن تتناول من ماله ولا من بدنه شيئاً إلا به يؤذنه».
- (٢) الدر المنثور ٦: ١٢ أخرج ابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في سننه عن عائشة قالت قال رسول الله ﷺ : . . .
  - (٣) سورة القصص، الآية: ٦٨.

الإناث، ثم يقدم ذكراناً لكي يفهمك أنها في هبة الله على سواء «أرأيت لو أن الله أوحى إليك أن أختار لك أو تختار لنفسك ما كنت تقول؟ (طبعاً) يا رب تختار لي، فإن الله اختار لك...<sup>(۱)</sup>.

وقد يختار الله أنثى هي مفتاح كل خير وبركة كما كانت فاطمة بنت الرسول على أم الأئمة النقباء النجباء، كوثراً عظيماً من كوثر الرسول على ، وقد قال على عن البنات: «نعم الولد البنات ملطفات مجهزات مؤنسات مباركات مفليات»<sup>(۲)</sup>.

وترى ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَنْتَا» تخص من يوهب - فقط - البنات ﴿وَبَهَبُ لِمَن يَشَآءُ ٱلذَّكُورَ﴾ فقط - الذكور؟ علّه نعم إذ تعني الهبة طيلة

- (١) وسائل الشيعة ج ١٧ ص ١٠٢ ح ٤ عن الحسين بن سعيد اللحمي قال: ولد لرجل من أصحابنا جارية فدخل على أبي عبد الله فرآه متسخطاً فقال له أرأيت... ما كنت تقول؟ قال كنت أقول: يا رب تختار لي ثم قال: إن الغلام الذي قتله العالم الذي كان مع موسى عليه وهو قول الله تَتَرَكَظ : ﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبْدِلُهُمَا رَبُهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكْوَةً وَأَقَرَبَ رُحًا﴾ [الكهف: ٨١] أبدلهما الله تَتَرَكَظ به جارية ولدت سبعين سنة.
- (٢) المصدر ص ١٠٠ وفيه ١٠٢ ح ٣ عن الجارود بن المنذر قال قال لي أبو عبد الله عنه بلغني أنه ولد لك ابنة فتسخطها وما عليك منها! ريحانة تشمها وقد كفيت رزقها وكان رسول الله عنها أبا بنات و..

وح (٥) محمد بن علي بن الحسين قال بشر النبي عنه بابنة فنظر إلى وجه أصحابه فرأى الكراهة فيهم قال : فما بالكم ريحانة أشمها ورزقها على الله تتك وكان أبا بنات. وح ٨ عيون أخبار عن الحسن بن علي العسكري عن آبائه عن الصادق عنه أن رجلاً شكا إليه غمه ببناته فقال : الذي ترجوه لتضعيف حسناتك ومحو سيئاتك فارجه لصلاح حال بناتك أما علمت أن رسول الله عنه قال : لما جاوزت سدرة المنتهى وبلغت قضبانها وأغصانها رأيت بعض ثمار قضبانها أثداءها معلقة يقطر من بعضها اللبن ومن بعضها العسل ومن بعضها الدهن ومن بعضها شبه دقيق السميد ومن بعضها الشياب (النبات) ومن بعضها كانبق فيهوي ذلك كله نحو الأرض فقلت في نفسي : أين مقر هذه الخارجات؟ فناداني ربي يا محمد! هذه ابنتها من هذا المكان لأغذو منها ببنات المؤمنين من أمتك وبنيهم فقل لآباء البنات لا تضيقن صدوركم على بناتكم فإني كما خلقتهن أرزقهن . العمر، ولكنها قلة قليلة، أن يوهب الوالدان فقط بنات أو كذلك البنين! إلّا أن ﴿أَوَ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَـثُمَّاً﴾ تعني الكثرة الكثيرة، أو أن ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ﴾ تعني كل ولادة وولادة، فقد تكون أنثى وقد تكون ذكراً وقد تكون توأماً ﴿ذُكْرَانًا وَإِنَـثُاً﴾؟ علّ الآية تعنيهما.

﴿أَوَ يُزَوِّجُهُمْ﴾ تعني يهب لـهـم زوجاً : ﴿ذَكْرَانَا وَإِنَـثَمَاً﴾ في ولادة أم ولادات.

وترى ﴿وَيَجْعَـلُ مَن يَشَآءُ عَقِـيمًاً﴾ يعني عقماً مّا، وإن كان لمانع ترفعه الدواء أو عملية أخرى؟ وليس هذا عقماً لا هبة فيه، حيث العقيم لمانع مّا حين يرزق ولداً كان من هبات الله فتشمله ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ...﴾.

فهذا العقم هو عقم في العمق حيث لا علاج له، ولا عادياً بعلاج، ولا خارجاً عن العادة بمعجزة إلهية كما في أم إسحاق على حد قولها ﴿عَبُوزُ عَقِيمٌ﴾<sup>(1)</sup>.

ثم ترى لماذا «الذكور» بعد «إناثاً» معرفة وهي منكرة؟ ومن ثم ﴿ذَكْرَانَا وَإِنَـٰثَاً﴾ بعكسه ومنكرين؟.

تقدّم الإناث هنا جبرٌ لتأخرهن عند الناس، ولأنهن في كونهن مظاهر العطف الرباني أعطف، والهبة تقتضي في البداية أعطف العطف وكما يستلهم الرسول ﷺ من هذا التقدم قوله: «من بركة المرأة ابتكارها بالأنثى لأن الله قال. . ».

وتعريف الذكور مجاراة لمن يقدمونهم على الإناث أو للإشارة إلى واقع التقدم، وتأخير ذكرهم يقضي على هذا العرف الخاطئ أو للتعديل في تقدّم وتأخّر، ثم تقديم ﴿ذَكَرَانَا﴾ على «إناثاً» للتدليل على أنهما سواء، أو جبرً لتقدم الإناث قبله، ولم يعرِّف هنا ﴿ذَكَرَانَا﴾ كيلا يخيل إلى الذكران أنهم فوق

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآية: ٢٩.

الإناث كضابطة، أو لا يزعم أن في تقديمهم تقدّم على «إناثاً» ويا لها من صيغة سائغة كأنها صاعقة تحرق التخيلات الجارفة الحمقاء حول الإناث بين هؤلاء الناس النسناس، لحد كانوا يعتبرونهن حيواناً أو أدنى، فقد رفعهن الله كما وضعن، وسوى بين القبيلين إلا فيما يسعى ﴿وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلَا مَا سَعَىٰ﴾<sup>(1)</sup>.

وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمُهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوَّ مِن وَزَآيٍ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولَا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ- مَا يَشَآءُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمُ ٢٠٠٠

هنالك تكليم لله في مثلث لا رابع له، فما هو تكليمه، ومن ثم ما هو ﴿وَحَيَّا﴾ ﴿أَوَّ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ﴾ ﴿أَوَ يُرَسِلَ رَشُولًا فَيُوحِىَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآَءُ﴾؟ فهل إن ﴿مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ﴾ وحي كـ ﴿وَحَيَّا﴾ فكيف يقابله؟ أم ليس وحياً فليكن بإرسال رسول فكيف يقابل ﴿أَوْ يُرَسِلَ رَسُولَا﴾؟.

## التكليم الإلهي:

إن التكليم الإلهي يعني فيما يعنيه الرباط العلمي وحياً إلى بشر، كلاماً إلى سمع أو معنى إلى قلب، بواسطة أو دون وسيط، بحجاب أو دون حجاب إلّا حجاب ذات الألوهية حيث يستحيل ارتفاعه، لارتفاع ذات الألوهية وسموها عن أن يدرك دون حجاب «فلا يحس ولا يمس ولا يجس ولا يدرك بالحواس الخمس».

ليس كلامه بآلة في ذاته لساناً أم ماذا كمن سواه، إنما هو إيحاء يحمل صوتاً أو معنى دون صوت، يخلقه الله تعالى كسائر خلقه، إلّا أنه يختصه من يصلح من ملائكته ورسله دون سائر خلقه: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا ٱللَهُ أَوْ تَأْتِينَاَ مَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن مَبْلِهِم مِثْلَ فَوْلِهِمٌ تَشْبَهَتْ

(1) سورة النجم، الآية: ٣٩.

قُلُوبَهُمُ قَدْ بَيَّنَا اللَّذِينَتِ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ﴾<sup>(١)</sup>. . وليس الله مكلم الذين كفروا لا في الدنيا ولا في الآخرة مهما كان مكلّم المؤمنين في الآخرة : ﴿وَلَا يُحَكِّمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْنِيَكَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ﴾<sup>(١)</sup> فلا تكليم إلهياً يوم الدنيا إلّا مع المرسلين.

﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ ﴾ سلب للكيان البشري، يضرب إلى عمق الماضي أن يتحمل كلام الله مواجهة برؤية أو بسماع لفظة كما يلفظ البشر فيسمع، لا هذا ولا ذاك، وإنما ﴿وَحَيًّا أَوَ . . . ﴾ وجوه ثلاثة لا رابع لها وكلها كلام الوحي.

فالوحي وهو الإشارة في رمز قد يكون من أرقاه في أعلى القمم الممكنة، وهو وحي دون حجاب ودون رسول، إلقاء في قلب الرسول دون وسيط من شجرة كما أوحي بها إلى موسى، أو كلام لفظي كما ﴿وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَحَكِّلِيمًا﴾<sup>(٣)</sup> أو حجاب المنام، وإنما المعنى والمعنى فقط يلقى دون أي وسيط إلى قلب الرسول، في حين ليس بين الرسول وبين الله أحدً حتى نفسه حيث يتناسى حينه عنها، ارتفاعاً لحجب الظلمة والنور إلّا نور الذات المقدسة حيث تبقى حجاباً لن يزول.

هنا لا يبقى حجاب للوحي إلّا حجاب هو لزام ذات الألوهية لمن سواه<sup>(٤)</sup>، فهو وحي دون أي حجاب ممكن الكون والارتفاع، وكما الوحي

- (١) سورة البقرة، الآية: ١١٨.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ٧٧.
- (٣) سورة النساء، الآية: ١٦٤.
- (٤) نور الثقلين ٤ : ٥٨٧ ح ١٣٤ في كتاب توحيد المفضل بن عمر المنقول عن أبي عبد الله الصادق عنه في الرد على الدهرية قال عنه بعد أن ذكر الله عنه في الرد على الدهرية قال عنه بعد أن ذكر الله عنه الله من الناس بالأبواب فإن قالوا : ولم أستتر؟ قيل لهم ما يستتر بحيلة يخلص إليها كم يحتجب عن الناس بالأبواب والستور، وإنما معنى قولنا : استتر أنه لطف عن مدى ما تبلغه الأوهام كما لطف النفس وهي خلق من خلقه وارتفعت عن إدراكها بالنظر.

إلى الرسول الأقدس محمد ﷺ ليلة القدر وليلة المعراج كان وحياً بلا حجاب، حيث لا كلام ولا منام ولا شجرة أم ماذا؟ ولا جبريل ولا حجاب نفس الرسول المقدسة النورانية، حيث «لم يكن بينه وبين الله احد»<sup>(۱)</sup>.

ولم يسبق هكذا وحي لأحد من المرسلين، ولا الملائكة المقربين، لأنه يتطلب مقام ﴿ثُمَّ دَنَا فَنَدَكَ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْمَتِنِ أَوْ أَدْنَى ۞ <sup>(٢)</sup> حيث لم يسطع الرسول إلى الرسل: جبريل ﷺ، أن يعرج إلى معراج الرسول ولا بجسمه فضلاً عن روحه<sup>(٣)</sup>.

هذا تكليم إلهي متحلل عن لفظية الكلام وعن أي وسيط، ثم يأتي دور

- وفي كتاب التوحيد عن الرضا على كلام طويل في التوحيد وفيه: لا تشمله المشاعر ولا تحجبه الحجاب فالحجاب بينه وبين خلقه لامتناعه مما يمكن في ذواتهم ولإمكان ذواتهم مما يمتنع منه ذاته ولافتراق الصانع والمصنوع والرب والمربوب والحاد والمحدود. وفيه عن الرضا على أيضاً كلام وفيه قال الرجل: فلم احتجب؟ فقال أبو الحسن على ال الحجاب على الخلق لكثرة ذنوبها فأما هو فلا تخفى عليه خافية في آناء الليل والنهار.
- (١) في التوحيد بإسناده عن زرارة قال قلت لأبي عبد الله عنه : جعلت فداك الغشية التي كانت تصيب رسول الله عليه الزل عليه الوحي؟ قال فقال : ذلك إذا لم يكن بينه وبين الله أحد ذاك إذا تجلى الله له – قال ثم قال : تلك النبوة يا زرارة واقبل يتخشع.

وفي أمالي الشيخ بإسناده عن ابن أبي عمير عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله على قال : قال بعض أصحابنا : أصلحك الله كان رسول الله على يقول : قال جبرائيل وهذا جبرائيل يأمرني ثم يكون في حال أخرى يغمى عليه؟ فقال أبو عبد الله على: إنه إذا كان الوحي من الله إليه ليس بينهما جبرائيل أصابه ذلك لثقل الوحي من الله وإذا كان بينهما جبرائيل لم يصبه ذلك فقال : قال لى جبرائيل وهذا جبرائيل .

وفي الدر المنثور أخرج البخاري ومسلم والبيهقي عن عائشة أن الحارث بن هشام سأل رسول الله عظي كيف يأتيك الوحي؟ قال : أحياناً يأتيني الملك في مثل صلصلة الجرس فيفصم عني وقد وعيت عنه ما قال وهو أشده علي وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني فأحي ما يقول – أقول : وهو أشده علّه خاص بما يوحي إليه بواسطة ملك الوحي ، فإن أشده ككل ما يوحى إليه دون وسيط .

- (٢) سورة النجم، الآيتان: ٨، ٩.
- (٣) راجع الفرقان ج ٢٧ من سورة النجم حول آية التدلّي .

تكليمه فرين وَرَآي حِجَابٍ ولا يعني الوراء وراء مكانياً للمكلِّم، وإنما الوراء لكلامه الموحى إلى رسول، سواء كان وراء الكلام اللفظ وهو أبسطه، أم وراء النوم، أم وراء شجرة كما لموسى، أم أي وراء هو حجاب، وليس رسولاً للوحي، وإن كان هو أيضاً من الحجاب، إلّا أنَّ فَأَوَّ يُرَسِلَ رَسُولَاً يختصه بوحي بعد فوَحَيًّا أوَّ مِن وَرَآي حِجَابٍ فلا يشمله هنا فرجَابٍ والوحيان يعنيان ما لا وسيط له رسالياً، ومن ثم:

﴿أَوْ يُرَسِلَ رَسُولَا﴾ إلى بشر ﴿فَيُوحِىَ﴾ الرسول الملك إلى رسول البشر ﴿ بِإِذْنِهِۦَ﴾ : الله ﴿مَا يَشَآءُ﴾ الله، فالموحي الأصيل هو الله، والموحي الملك هو رسول الوحي، يشير في رمزٍ ما تلقاه من الله إلى الرسول البشري.

إن الوحي – حيث يحمل تكويناً أو تشريعاً – ليس إلّا من الله، سواءً أكان رمزاً في التكوين: ﴿يَوْمَبِلَا تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَاْ ۞ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ۞ <sup>(١)</sup> أو في الغريزة: ﴿وَأَوْحَىٰ رَيُّكَ إِلَى الْفَحَلِ أَنِ ٱتَّخِلِى مِنَ ٱلِجْبَالِ بُيُوْتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

أو إلهاماً يحمل حكماً خاصاً إرشادياً : ﴿وَأَوْحَيْنَآ إِنَّ أَثِر مُوسَىٓ أَنَّ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَصَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّ وَلَا تَخَافِ وَلَا تَحْزَفِنَّ إِنَّا زَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِيِنَ﴾<sup>(٣)</sup>.

ومن ثمّ الوحي التشريعي الذي يحمل أحكاماً شرعية للموحى إليه شخصياً، أم له ورسالة إلى جماعة قلوا أو كثروا، أم إلى العالمين أجمعين.

و﴿فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ﴾ حيث يحمل وحي التشريع من ملك الوحي بإذن الله، آية يتيمة في القرآن كله، على احتمال أن الموحي بإذنه هنا أيضاً

- (١) سورة الزلزلة، الآيتان: ٤، ٥.
  - (٢) سورة النحل، الآية: ٦٨.
  - (٣) سورة القصص، الآية: ٧.

هو الله، حيث الآية تتبنى التكليم الإلهي في هذا المثلث البارع، فليكن المكلّم الموحي في ثالثه هو الله كما في الأولين.

إذاً ﴿أَوْ يُرْسِلَ﴾ الله ﴿رَسُولَا﴾ ملائكياً ﴿فَيُوحِىَ﴾ بواسطته كحجاب يعقل ﴿ بِإِذْنِهِۦَ﴾ تعالى لا بإذن الملك أو الموحى إليه أو مسيّراً في وحيه ﴿مَا يَتَنَاءُ ﴾ الله – لا ما يشاء الرسول الملك أو الرسول البشر ﴿إِنَّهُ عَلِيُّ﴾ عن أن يواجه في كلامه بذاته، أو يكلم غير رسله وأنبيائه ﴿حَكِيمٌ ﴾ يوحي بحكمة بارعة إلى كلٍّ كما يحق له ويتحمل، وكما يجب في رسالته.

لقد جمع لمحمد على الله الموحي : دون حجاب – ومن وراء حجاب المنام أو الكلام – وبواسطة جبريل، ووحيه الأول دليل أن الآخرين لم يكونا لحاجة منه إلى حجاب أو ملك، وإنما هو تثبيت للمؤمنين حتى لا يقولوا فيه ما قالوه في المسيح علي : ﴿قُلْ نَزَلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَيّلِكَ بِٱلْحَقَ لِيُثَبِّتَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَهُدًى وَبُشَرَكِ لِلْمُسْلِمِينَ (<sup>(1)</sup> «وكان جبرئيل إذا أتى النبي على قعد بين يديه قعدة العبد وكان لا يدخل حتى يستأذنه»<sup>(۲)</sup>.

ولئن قلت: تنزيل جبريل لم يكن بمشهد للمؤمنين فكيف يصدقونه حتى يثبتوا على الإيمان أنه ليس كما قيل في المسيح ﷺ؟

فالجواب نجده من ﴿ٱلَذِينَ ءَامَنُوا﴾ حيث يصدقونه – لإيمانهم – قوله: إن تنزيل القرآن بواسطة روح القدس.

أو قلت: هلّا كلم الله تعالى إبليس وكما في مواضيع من خطابه له، فهل يدخل في مثلث الوحي أم ماذا؟ .

فالجواب: إن الآية تتحدث عن تكليمه لبشر دون أي كائن من جن وشيطان أم من ذا؟ ثم قد يكون وحيه إلى إبليس من وراء حجاب الغضب

سورة النحل، الآية: ١٠٢.

(٢) علل الشرائع بإسناده عن ابن أبي عمير عن عمرو بن جميع عن أبي عبد الله عنه قال: . . .

والظلام دون حجب النور الذي كانت لرسل الله، أو أنه لا يدخل في مثلث الوحي إذ لم يكن وحي رسالة وإنما وحي تنديد وتبكيت.

<لَوَكَذَلِكَ أَوْجَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمَرِنَاً مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِنَبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَنَكِن جَعَلْنَهُ نُوَرًا نَهْدِى بِهِ۔ مَن نَشَلَهُ مِنْ عِبَادِنَاً وَإِنَّكَ لَتَهَدِى إِلَى صِرَطِ تُسْتَقِيمٍ ٢٠٠٠

﴿وَكَذَلِكَ﴾ الـذي يـوحـي ربـك ﴿وَحَيَّا أَوَّ مِن وَزَآيِ حِجَابٍ أَوَ يُرَسِلَ رَسُولَا﴾ ﴿أَوْجَنَا إِلَيْكَ﴾ والوحي إلى محمد ﷺ شمل هذا المثلث كله ﴿رُوحًا مِّن أَمَرِنَاً إن كـان روح القرآن فمحكمه وما أوحي إليه ليلة القدر والمعراج أم ماذا ﴿وَحَيَّا﴾ ومفصله: ﴿أَوَ يُرَسِلَ رَسُولَا﴾: ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلْزُيُحُ آلْأَمِينُ . . . ﴾ وعوان بين ذلك في المنام أم ماذا .

أم «كذلك» الذي يوحي من وحي الكتاب ﴿أَوَجَنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمَرِنَاً﴾ الروح القدسي الرسالي الذي هو سند العصمة ولزام المرسلين وسائر المعصومين، وكلَّ منهما روح من أمر الله وفعله، لا صنع للموحى إليهم فيه ولا أمر، اللهم إلّا تحضيراً مستطاعاً لهم بتوفيق الله وجهودهم لكي يستأهلوا لنزولهما عليهم ووحيهما إليهم، وحي التكوين: روح العصمة، ووحي التشريع: روح الكتاب.

وقد يشملهما «كذلك» وكما في سائر القرآن، فالروح القرآن وهو روح الأرواح كملمها : ﴿وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الرُّوحَ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْفِلِر إِلَّا قَلِيلًا﴾<sup>(١)</sup> وهي تشمل روح القدس أيضاً، ولكن الروح المنزّل هو المقرآن : ﴿يُزَرُّ الْمَلَتَيِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُواً أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا قَلَا قَانَقُونِهِ<sup>(٢)</sup> وللهم إلا أن يعني التنزل التدريج الأرواح العدة التي إِلَهُ إِلَا أَنَا فَاتَقُونِهِ<sup>(٢)</sup> اللهم إلا أن يعني التنزل التدريج الأرواح العدة التي تنزل عليهم واحداً تلو الآخر، أو يشملهما معاً، ثم الروح الملقى هو روح

سورة الإسراء، الآية: ٨٥.
 ٣٠ سورة النحل، الآية: ٢.

القدس، وروح الكتاب النازل دفعة كالقرآن المحكم أم ماذا : ﴿يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنَ أَمَرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَلَهُ مِنَ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ﴾<sup>(١)</sup> فبالروح القدسي الرسالي يتم الإنذار ويطمّ في الجو الملتطم، وبكتاب الوحي يبلغ الروح القدسي، فلولا عصمة القرآن لم يكف الروح القدس، ولولاه لم تكف عصمة القرآن، فالروحان متجاوبان متناصران في الدعوة الرسالية المتحللة عن أية أخطاء.

وكما أن من وحي القرآن إلى محمد «وحياً» دون حجاب أو رسول، كذلك وحي الروح القدس إليه دون وسيط، فقد يلقيه الله كذلك أو ﴿يُزَلِّ ٱلْمَلَتِهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنَ أَمْرِهِـ﴾ حيث يشمل روح القدس.

وقد يختلف ﴿رُومًا مِّنَ أَمَرِنَاً﴾ عن «روح من أمرنا» فـ «نا» حيث تلمح إلى جمعية الصفات تجمع – للموحى إليه في الروح الموحى – كتاباً وروحاً قدسياً، تجمع كافة الصفات والرحمات الإلهية، عصمة فوق العصم، وكتاباً فوق الكتب، كما العصمة المحمدية وكتابه يجمعان ما بالإمكان أن يوحى من الله.

ثم الرسول الحامل لوحي الكتاب هو جبريل - ﴿بِرُوج ٱلْقُدُسُّ<sup>(۲)</sup> و﴿ الرُّحُ آلاَمِينُ<sup>(۳)</sup> والحامل لوحي العصمة: - الروح القدسي الرسالي في وحيه الوسيط - قد يكون هو أو الروح الذي ليس من الملائكة وهو يرأسهم، فهو يحمل هذه الروح القدسية إلى المعصومين، أنبياء وسواهم، ويتنزل مع الملائكة ليلة القدر من كل أمر ﴿ نَنَزَلُ ٱلْمَلَيَكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِن كُلِّ أَمَرِ <sup>(3)</sup> كما ﴿يَقُومُ ٱلرُّحُ وَٱلْمَلَيَكَةُ صَفًا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ

- (۱) سورة غافر، الآية: ۱۵.
- (٢) سورة البقرة، الآيتان: ٨٧ و٢٥٣. وسورة المائدة، الآية: ١١٠.
  - (٣) سورة الشعراء، الآية: ١٩٣.
    - (٤) سورة القدر، الآية: ٤.
    - (٥) سورة النبأ، الآية: ٣٨.

سَنَةِ<sup>ه(١)</sup>، ولكنما الروح القدس النازل على محمد ﷺ هو كمحكم القرآن نـازلان عـليـه دون أي وسيـط، وحيـاً دون أي حـجـاب، كـمـا وأن قـبـض روحه ﷺ عند ارتحاله لم يكن بوسيط.

فهنالك أرواح أربع من الله إلى رسل الله، روحان ينزلان وحياً: روح القدس وروح الكتاب، وروحان ينزِّلان وحياً: - ۱ - جبريل - روح القدس: الروح الأمين، وسيطاً في وحي الكتاب، - ۲ - والروح وسيطاً في وحي الروح القدسي أم ماذا من أمر، والرسول الأقدس محمد على يتلقى وحي الروح القدسي دون أي وسيط، كما قد يتلقى روح القرآن دون وسيط، وقد يوحى إليه القرآن - كما في مفصله - بوسيط، أو يلقى إليه ليلة القدر من كل أمر بواسطة الروح.

و﴿رُوحًا مِنَ أَمَرِنَأَ﴾ هنا تشمل الروحين، وعلّ أظهرهما روح القرآن، كما تلمح إليه «كذلك» وألمح منه ﴿مَا كُنتَ تَدَرِى مَا الْكِنَبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ﴾ فالروح القدسي ليس لزامه دراية الكتاب والايمان القرآني، لأنه أعم، وروح القرآن الموحى إليه لزامه الروح القدسي، وقد يكون تفسير ﴿رُوحًا مِّنَ أَمَرِنَاً﴾ هنا بروح العصمة تفسيراً باللازم أو بمصداق خفي<sup>(٢)</sup>.

اللهم إلّا أن تعني دراية الكتاب والإيمان دراية إجمالية عنهما كما يحق للقمة الرسالية، ومن ثم تفصيل الكتاب، فالروح القدسي بما يوحى إليه من

- (١) سورة المعارج، الآية: ٤.
- (٢) نور الثقلين ٤: ٥٨٩ ح ١٣٩ في أصول الكافي بإسناده عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَنَاكَ أَوْحَيْنَا إَلَيْكَ رُوحًا مِنَ أَمَرِنَا ... ﴾ وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ... قال: خلق من خلق الله عَمَرَه أعظم من جبرائيل وميكائيل كان مع رسول الله عليه يخبره ويسدده وهو مع الأئمة من بعده وفي ح ١٤٠ بإسناده إلى أسباط بن سالم قال: سأله رجل من أهل هيت وأنا حاضر عن الآية فقال: منذ أنزل الله عَمَرَة الروح على محمد ما صعد إلى السماء وانه لفينا وفي معناها روايات عدة وفي بعضها إنه من الملكوت.

محكم الكتاب يتقدم تفصيل الكتاب، ف ﴿رُوِحًا مِّنَ أَمَرِنَاً﴾ يشملهما أولاً الأول وثانياً الثاني، وهما اللذان يتبنيان الرسالة القدسية المحمدية كسائر الرسالات على شتى مراتبها.

أم يعكس الأمر فـ ﴿رُومًا مِّنَ أَمَرِنَاً﴾ تعني أولاً الروح الرسالي لمكان ﴿أَوَحَيْنَاً﴾ الضارب إلى أعمق الماضي من زمن الرسالة، فلا يعني إلّا هذا الروح السابق وحيه على وحي الكتاب محكماً ومفصلاً، أم ووحي الكتاب محكماً ليلة القدر بعد بداية البعثة قرابة خمسين ليلة.

ثم ﴿مَا كُنْتَ مَدْرِى مَا الْكِنَّبُ وَلَا الْإِيمَانَ﴾ شاهد ثان أنه قبل هذا الوحي ما كان يدريهما، ولو كان – فقط – روح القرآن المتأخر عن روح الرسالة فإنه كان يدري ما الكتاب والإيمان إجمالياً قبل وحي القرآن، كما دراهما ليلة القدر أكثر، ثم درى تفصيلهما بنزول تفصيل القرآن، إذاً فهو روح الرسالة أولاً ومن ثم روح القرآن.

وقد يعتبر الروحان واحداً كما هنا ﴿رُوِحًا مِّنَ أَمَرِنَاً﴾ وفي الخبر «روح القدس فيه حمل النبوة»<sup>(۱)</sup> ولأنهما متلازمان كلَّ يلازم زميله في حمل النبوة وتبنّي الرسالة.

وترى أن الرسول قبل هذا الوحي ما كان مؤمناً كما لم يكن يدري القرآن؟ .

إنه كان مؤمناً منذ كان فطيماً «ولقد قرن الله به من لدَن كان فطيماً أعظم

(١) سفينة البحار ١ : ٣٣٥ زع ١٩١ ير عن المفضل عن أبي عبد الله عنه قال : يا مفضل إن الله جعل للنبي عنه خمسة أرواح روح الحياة فبه دب ودرج وروح القوة فبه نهض وجاهد وروح الشهوة فبه أكل وشرب وأتى النساء من الحلال وروح الإيمان فبه أمر وعدل وروح القدس فبه حمل النبوة.

ملك من ملائكته يسلك به طريق المكارم ومحاسن أخلاق العالم ليله ونهارها<sup>(۱)</sup>.

ولكنما الإيمان درجات، ولأن «الكتاب» هنا القرآن أم وسواه «والإيمان» على ضوء وحي العصمة الرسالية والقرآن، فهو كبشر قبل الوحين ما كان يدري ما هذا الكتاب ولا ذلك الإيمان، على إيمانه العقائدي والعملي بما كان يسلكه الروح الأمين.

فما كان يدري هو من نفسه أو بأيّة دراسة وارتياض ما القرآن ولا الإيمان القرآني ﴿وَلِكِن جَعَلَنَهُ نُوَرًا...﴾.

أجل ﴿وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ وَالْخِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُمْن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾<sup>(١)</sup> ﴿يَلْكَ مِنْ أَلْبَآهِ ٱلْغَيْبِ نُوْحِبَهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَآ أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَأَ فَاصْبِرٌ إِنَّ الْمَنْقِبَةَ لِلْمُنْقِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

لقد كان مؤمناً نبياً أم سواه قبل رسالته، وما كان يعلم الكتاب قرآناً وســــواه: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِنَبِ وَلَا تَخْطُّهُ بِيَبِينِكَ إِذَا لَآرَتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾<sup>(٤)</sup> ما كان يتلو ولا يخط بما أحال الله تعالى عليه قبل الوحي الرسالي ﴿إِذَا لَآرَتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾ فعدم القراءة والخط لهذه الغاية كمال حيث يتبنى قوام الرسالة.

- (1) نهج البلاغة عن الإمام على على الله راجع «شريعة محمد قبل الإسلام» في ج ٣٠ ص ٣٤٣ (1) نهج البلاغة عن الإمام على على 10%
   ٣٤٨ الفرقان.
   وفي الدر المنثور أخرج أبو نعيم في الدلائل وابن عساكر عن علي قال: قيل للنبي على على عدت وثناً قط؟ قال: لا قالوا: فهل شربت خمراً قط؟
   قال: لا وما زلت أعرف أن الذي هم عليه كفر وما كنت أدري ما الكتاب ولا الإيمان وبذلك نزل القرآن (ما كُنت بَدَرِي ما الكيكُ وَلا آلإيمَنُ ) [القورى: ٥٢].
   (٢) سورة النساء، الآية: ١١٣.
  - (۳) سورة هود، الآية: ٤٩.
     (۳) سورة هود، الآية: ٤٩.

  - (٤) سورة العنكبوت، الآية: ٤٨.

وما كان يدري ذلك الإيمان الحاصل بوحي الروحين ﴿نَحْنُ نَقْضُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْفَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـلِهِ۔ لَمِنَ ٱلْغَلِفِلِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

فالإيمان هنا معرَّف معروف حسب المقام إنه إيمان خاص، بحاجة إلى تعريف الوحي، كما علم الكتاب بحاجة إلى الوحي، دون أن يملك الرسول قبل رسالته هذا العلم أو يدري هذا الإيمان! .

هنالك بالنسبة لإيمان الرسول قبل رسالته مفرط ومفرّط، قولاً أنه كان ضالاً لم يؤمن، وآخر أنه كان يعلم ما أوحي إليه قبل أن يوحى، والحق المستفاد من القرآن عوان بين ذلك<sup>(٢)</sup>.

﴿وَلَئِكِن جَعَلَنَهُ مَا كَنت تدري ولكن أدريناك بما ﴿جَعَلَنَهُ : روحاً من أمرنا والكتاب والإيمان ﴿نُولًا نَهَدِى بِهِ مَن نَشَلَهُ مِنْ عِبَادِنَأَ هَداية الدلالة والإيصال إلى الهدى، فخصوص الهداية الدلالة عام، والهداية الإيصال خاص بـ ﴿مَن نَشَلَهُ وهم من يشاؤون الهدى ويعملون لها ﴿وَالَذِينَ اَهْتَدَوَا زَادَهُمْ هُدَى ﴾<sup>(٣)</sup>، ﴿وَإِنَّكَ لَهَدِى إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾ فقط هداية الدلالة دون إيصال تكويني إلى الهدى<sup>(٤)</sup>.

- (٢) وإذ لم يكن الرسول ليعلم القرآن قبل وحيه فبأحرى لم يعلمه غيره، فالروايات القائلة إن الإمام علياً عنه قرأ سورة المؤمنون حين ولادته مزورة مقحمة تعني تفضيله على الرسول، ونبوته قبل الرسول!.
  - (٣) سورة محمد، الآية: ١٧.
- (٤) تفسير البرهان ٤: ١٣٣ ح ٩ بإسناد عن جابر الجعفي عن أبي جعفر عليه في قول الله تَتَكَن : ﴿وَلَئِكِن جَعَلْنَهُ نُوَرًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [النورى: ٥٢] قال: ذاك علي بن أبي طالب – أقول: عله يعني روح القدس النازل على علي عليه بعد الرسول، كما القرآن يعلمه علي بعد الرسول فهو عليه مزود بالروحيين دون وحي إلا في روح القدس الذي هو مع الأئمة يسددهم كما كان مع الرسول هي .

وعلّ الهداية الأولى هي الهداية بوحي الروحين، ثم الثانية هي العامة وأين هدى من هدى؟.

مُحِرَطِ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ ٱلَآ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلأُمُورُ ٢

لله صراطان، صراط الربوبية المختص بالله ﴿مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا يِنَاصِيَنِهَأَّ إِنَّ رَبِي عَلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>(1)</sup> وصراط العبودية المختص بعباد الله، حيث رسمه الله وخططه لعباده وجعل عليه الأدلاء إليه وأمرهم أن يدلوا العباد إليه ﴿أَلَا إِلَى اللَهِ تَصِيرُ ٱلْأَمُورُ﴾.

#### شرعة الرسول قبل الإسلام:

ترى أن محمداً على كان نبيًّا موحى إليه بشرعة تخصه قبل رسالته ؟! أم كان يسترشد فيها بأعظم ملك من ملائكة الوحي دون أن يوحى إليه أم كان متعبداً بالشرعة المحكمة زمنه : شريعة الناموس التوراة حسب الإنجيل ؟ بيد التدليل – وحياً أم ماذا – على مواضع التحريف والتجديف – ٣ –؟ أم دون تدليل، ٤ –؟ أم كان على شرعة إبراهيم : ﴿إِنَّ أَوَلَ النَّاسِ بِإِبَرَهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّيُّ <sup>(٢)</sup>، ٥ – رغم أنها نسخت بشرعة التوراة والإنجيل ؟ فضلاً عن شريعة نوح؟ أم لم يكن على أنها نسخت بشرعة النوراة والإنجيل ؟ فضلاً فطره الله عليها – ٦ – أم كان ضالاً عن كل هذه الشرائع ، ٧ – : ﴿وَوَجَدَكَ فَطَره الله عليها – ٦ – أم كان ضالاً عن كل هذه الشرائع ، ٧ – : فَوَوَجَدَكَ

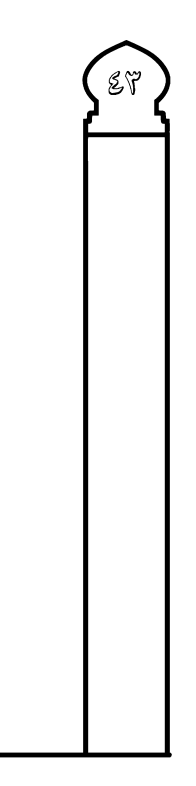
من المؤكد قرآنياً وفي السنة أن الله اصطفاه بين العالمين على العالمين

- (١) سورة هود، الآية: ٥٦.
- (٢) سورة آل عمران، الآية: ٦٨.
  - (٣) سورة الضحى، الآية: ٧.

أجمعين، وفيهم – طول الأربعين – عباد الله المخلصون من أهل الكتاب الموحدين، واصطفائه عليهم يتطلب – ولأقل تقدير – أنه كان مؤمناً كما هم، وعاملاً بالشرعة المحكمة زمنه كما هم، ولكنما الاصطفاء يقتضي أنه كان بينهم أوّل المؤمنين والعابدين، إضافة إلى تحضير رباني وتسديد دائب طول الأربعين ولكي يصلح للرسالة على العالمين أجمعين، هذه الرسالة السامية القمة التي تربو الرسالات كلها ربوة تطمّها وتتممها، أفلا يقتضي ذلك لمحمد في نبوءة قبل رسالته، أم استرشاداً بأعظم ملك من ملائكة الوحي يسلك به سبيل المكارم ومحاسن أخلاق العالم ليله ونهاره، وإن لم يكن بوحي، أم لا أقل من اتباعه شرعة التوراة الأصيلة على ضوء الإنجيل الأصيل، تدليلاً بوحي أم سواه في موارد التحريف أم ماذا.

ومهما يكن من شيء فهو كان أفضل المؤمنين العابدين على الإطلاق وإن كان «ما كان يدري ما الكتاب ولا الإيمان» قرآنياً قبل نزوله ونزوح روح القدس عليه.

وقد تعني نبوءته الشخصية قبل رسالته قوله: «كنت نبياً وآدم بين الماء والطين» واقع النبوة منذ كان فطيماً حتى رسالته، ونبأ النبوة وآدم بين الماء والطين.

أم يعني نبوّته في وجوب تصديقه قبل بعثته طول التاريخ الرسالي للرسل والنبيين أجمعين: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى النَّبِيِّينَ لَمَا ٓ اتَبْتُكُم مِّن كِتَبٍ وَحِكْمَةِ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَتَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ. وَلَتَنْصُرُنَهُمْ قَالَ ءَأَقَرَرَتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُوا أَقَرَرْنَاً قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَتَكُمُ مِّنَ الشَّلِهِدِينَ﴾<sup>(1)</sup>. 





#### مكية وآياتها تسع وثمانون

# بِسْحِر ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿حمّ ( وَالْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ( إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيَّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٢) وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلِي حَكِيدُ ٢) أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّحْرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ٢ مِن نَبِيٍّ فِي ٱلْأَوَّلِينَ ٢ وَمَا يَأْنِيهِم مِّن نَبِيٍّ إِلَا كَانُوْا بِهِ، يَسْتَهْزِءُونَ ٥) فَأَهْلَكُنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ۖ وَلَبِنِ سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَذِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴾ ٱلَّذِي جَعَلَ لَحَثُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (أ) وَالَّذِى نَزَلَ مِن ٱلسَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِء بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ تْخَرَجُونَ ٥ اللهِ وَٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَكِمِ مَا تَرْكَبُونَ ٢ ٱسْتَوَيْثُمُ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ١) وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنقَلِبُونَ ١) وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ۔ جُزْءًأَ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُوْرُ تُبِينُ ٢ بِٱلْبَـنِينَ ١٠ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلًا ظَلَّ وَجْهُمُ

مُسَوَدًا وَهُوَ كَظِيمُ () أَوَمَن يُمَنَّقُوا فِ الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِ الْخِصَامِ غَيرُ مُبِينِ () وَجَعَلُوا الْمَلَتِ كَمَّ الَذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّحْمَنِ إِنَتْ أَشَهِ دُوا خَلَقَهُمْ سَتَكْنَبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ () وَقَالُوا لَوَ شَاءَ الرَّحْنَنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلَمٍ إِنْ هُمَ إِلَا يَغْرُصُونَ () أَمَ مَانَيْنَهُم عَبَدْنَهُمْ مَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلَمٍ إِنْ هُمَ إِلَا يَعْرُصُونَ () أَمَ مَانَيْنَهُم عَبَدْنَهُمْ مَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلَمٍ إِنْ هُمَ إِلَا يَعْرُصُونَ () مَا تَعْرَبُونَ عَبَدَنَهُمْ مَا لَهُم بِنَاكِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمَ إِلَا يَعْرُصُونَ () مَا تَعْمَلُونَ عَبَدَ أَمَةٍ وَإِنَّا عَلَى مَا يَدَالِكَ مِنْ عَلَمٍ لَهِ مُسْتَمْسِكُونَ عَلَى أُمَةٍ وَإِنَّا عَلَى مَا يَدَابِهِ مُعْمَدُونَ () وَتَعْذَلَ مَا الْمَاتَ مَعْرُونَ عَلَى أُمَةٍ وَإِنَّا عَلَى مَا يَدَابِهِ مُعْمَدُونَ عَلَى أُمَةٍ وَإِنَّا عَلَى مَا يَدَابِهِ مُعْمَدُونَ () وَتَعْمَعُونَ الْنَا مِن قَبْلُو فَ عَلَى أُمَةٍ وَإِنَّا عَلَى مَا يَدَابِهِ مُعْدَلُونَ وَعَنْ يَعْمَ اللَهُ مَا يَعْتَوُ فَ الْعَلْيَةِ وَلَيْنَهُمُ عَلَى أُمَةٍ وَإِنَا عَلَى مَاتَدُهُمُ أَمَة مُعَمَّدُونَ إِنَهُ وَيَكْذَلُكُ مَا أَنْ وَالَكُنَهِ وَالَا عَلَى عَلَى أُمَةٍ وَإِنَا عَلَى مَاتَنَوهُمُ إِنَّا وَالَنَهُ مَاتَنَهُ مَا أَنَهُ وَالَنَا مِنْهُمُ أَنَهُمُ مُنْتُكُونَ مُعْتَمُونَ الْمُعَنَى مُعَرَضُونَ وَالَنَهُ وَالَنَا مِنْ مَا أَمَة وَالَا إِنَا مُعْتَدُونَ إِنَا مَالَنَهُمَ مَا أَمْ مُعْمَوْنَ إِنَا عَلَى مَائِنَهُ وَالَنَهُ مَا أَعْهُ وَالَكُونُ مُنْ مُنْ

(حمّ) رابعة الحواميم السبع، تبدأ بالكتاب المبين وكما في الدخان، إلا أن هنا يجعل قرآناً عربياً، وهناك ينزل في ليلة مباركة، ثم لا إنزال للكتاب في سائر السبع إلا تنزيلاً كما يسبقها أيضاً تنزيل الزمر دون (حمّ) إذاً ففي مفتتحات الحواميم تنزيلات ستة للكتاب، منها ما هنا: ﴿إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرَءَنَا عَرَبِيَاً... به تعني تفصيل الكتاب، وإنزال واحد في الدخان يعني محكم الكتاب النازل ليلة القدر جملة واحدة.

أترى ما هو الكتاب المبين؟ إن له حسب القرآن مصاديق ثلاثة، أعلاها أمُّ الكتاب لدى الله ﴿وَإِنَّهُ فِي أَيِّرَ الْكِتَنِبِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيمُ﴾ كما هنا و﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَـلَةٍ ثُبَنزَكَةٍُ﴾<sup>(1)</sup> كـمـا فـي الـدخـان أم مـاذا... وأدنـاهـا الـقـرآن

(۱) فإن ضمير الغائب المفرد في ﴿أَنزَلْنَكُ﴾ [الدخان: ٣] راجع إلى القرآن قبل الإنزال لا بعده حيث
 الجمع بين حالتي النزول وقبله محال، فـ (هـ) يعني أم الكتاب والله تعالى أنزله من عل =

المفصل: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنِ اللَّو نُوَرُّ وَكِنَبٌ مَّبِيتٌ ﴾<sup>(١)</sup> ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ وَقُرَّانُ مُبِينُهُ<sup>(٢)</sup> وأوسطها القرآن المحكم النازل في ليلة مباركة على قلب الـرسـول محـمـد ﷺ : ﴿حمّ ۞ وَٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ تُبَنزَكَةٍ ﴾<sup>(٣)</sup> ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَبَلَةِ ٱلْقَدَرِ ﴾<sup>(٤)</sup>.

فقد يعني الكتاب المبين هنا أم الكتاب فجعله قرآناً عربياً جعل ثان بعد إنزاله في ليلة القدر، أو يعني النازل فيها فجعله جعل أول، وقد يلوح من (وَإِنَّهُ فِي أَثِر الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلَىٰ حَكِيمُ فَ أَنه الكتاب المبين الأوسط، وهنا يلوح (حمّ) خطاباً لـ (أحمد – محمد) قسماً بالكتاب المبين الذي أنزلناه عليك في ليلة مباركة ﴿إِنَّا جَعَلَتَهُ قُرَّءَنَا عَرَبِيًا لَعَلَكُم تَقْقِلُونَ إِذ لَم يكن قبله بمحكمه النازل فيها لا قرآناً : يقرأ بألفاظ، ولا عربياً : لائحاً لغير الرسول في ، ولقد كان قبل النزول الأول : المحكم ﴿فِ أَثِر الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلَىٰ هِ مِن أَن تناله الأفهام حتى الرسول في و حَكِيمُ لا يُتخلل حتى للرسول عليه من علمه تعالى.

- الربوبية إلى دنو العبودية حتى تلقاه الرسول عنه بصورة محكمة، ومن ثم نزل هذا المنزل آيات مفصلات لعلهم يعقلون.
  وقد يحتمل أن الضمير راجع إلى الحالة الحاضرة لدى الجميع وهو القرآن المفصل وإن كان أنزل وأدنى من المنزل ليلة القدر، فهناك حالة قبل الإنزال في أم الكتاب، وحالة الإنزال في ليلة القدر وحالة الإنزال في الما المنزل في المعتمل والمعلم على المفصل وإن كان ليلة القدر وحالة التنزيل في المعترات المفصل والحقيقة واحدة، إلا أن المفصل وإن كان المفصل وإن كان أنزل وأدنى من المنزل ليلة القدر، فهناك حالة قبل الإنزال في أم الكتاب، وحالة الإنزال في الما الكتاب، وحالة الإنزال في الما ليلة القدر وحالة التنزيل في المعتاب المفصل والحقيقة واحدة، إلا أن للكتاب الأم فضله حيث المخران من ولده، فإنه علم الله المحيط بكل شيء، والكتاب للحكم فضله على المفصل بإحكامه وأنه يشمل ما يختص بالرسول نفسه، وهذا المختص بارز في الحروف المقطعة التي بإحكامه وأنه يشمل ما يختص بالرسول نفسه، وهذا المختص بارز في ما المزول، فهنا اختصاصان ما للرسول من القرآن، إضافة إلى علم التأويل الخارج عن دلالة التنزيل، في المتصاصان للرسول من المربول من الما المحيط بكل شيء، والكتاب للحكم فضله على المفصل بإحكامه وأنه يشمل ما يختص بالرسول نفسه، وهذا المختص بارز في الحروف المقطعة التي بإحكامه وأنه يشمل ما يختص بالرسول نفسه، وهذا المختص بارز في المروف المقطعة التي من ما المولي الخارج عن دلالة التنزيل، فهنا اختصاصان للرسول من القرآن، إضافة إلى علم التأويل الخارج عن دلالة التنزيل، فهنا اختصاصان الموسول من القرآن.
  - (١) سورة المائدة، الآية: ١٥.
    - (٢) سورة يس، الآية: ٦٩.
  - (٣) سورة الدخان، الآيات: ١-٣.
    - (٤) سورة القدر، الآية: ١.

فقد أنزله الله مرة أولى في ليلة مباركة حتى وعاه الرسول محكماً، ثم جعله قرآناً عربياً إنزالاً ثانياً تفصيلاً : ﴿كِنَبُ أُخْكِمَتْ ءَايَنْنُمُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِمٍ خَبِيرٍ ﴾<sup>(1)</sup>

وترى ما هو الكتاب المبين الأم؟ وما هو الفرق بين الكتب الثلاث؟

للكتاب الأم مواصفات عدة في سائر القرآن تميِّزه عن الآخرين على وحدة في الثلاثة.

إنه العلم المطلق بكل شيء: ﴿وَعِندَمُ مَفَاتِحُ ٱلْمَنِي لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَتَمَ إِلَّا يَمْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَن ٱلأَرْضِ وَلَا رَعْلِ وَلَا يَابِسٍ إِلَا فِي كِنْلِ نُبِينِهُ<sup>(٢)</sup> ومفاتح الغيب تشمل العلمين الإلهيين الذاتي والفعلي، ثم يستعرض الثاني ﴿وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرَ وَٱلْبَحْرُ والكتاب المبين الثاني : القرآن المحكم، ولا الثالث : القرآن المفصل، لا يحدث وينفصل عنه والفعلي كله فضلاً عن الذاتي الذي هو عين ذاته تعالى فلا يحدث وينفصل عنه والفعلي حادث منفصل : ﴿وَمَا تَكُوْنُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا حَتْنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إذ تُغِيمُونَ فِيهُ وَمَا يَتُوا لِي مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَا حَتْنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إذ تُوعيمُونَ فِيهُ وَمَا يَتُوا مِنْ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَا حَتْنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إذ تُغِيمُونَ فِيهُ وَمَا يَتُوا مِنْ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَا حَتْنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إذ تُوما تَكُونُ في شَأْنِ وَمَا نَتُلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَا حَتْنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إذ تُغِيمُونَ فِيهُ وَمَا يَتُونُ مَ مَن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَا حَتْنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إذ تُوعيمُونَ فِيهُ وَمَا يَعْدُرُبُ عَن مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلُونَ مِنْ عَمَلُونَ مِنْ عَالَة وَرَا فَي يَنْ وَلا أَنْ فَي مَنْ أَن وَتَعْتَصُو إِنْصُلَهُ وَاللَّامِ عَلَمَ عَنَهُ عَنْهُ مِنْعَالُهُ وَيَعْلَمُ وَلا يَنْ عَلَيْهِ وَيْ أَنْ مَن

- (١) سورة هود، الآية: ١.
- (٢) سورة الأنعام، الآية: ٥٩.
- (٣) سورة يونس، الآية: ٦١.
  - (٤) سورة هود، الآية: ٦.
- (٥) سورة النمل، الآية: ٧٥.

سورة الزخرف، الآيات: ١ - ٢٥

وَلَا أَصْغَـرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَحْبَرُ إِلَّا فِي حِتَبٍ ثُبِينِ<sup>(١)</sup> ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثْبِثُ وَعِندَهُ أَمُّ ٱلْحِتَبِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وذلك الكتاب الأم المبين هو الإمام المبين: ﴿وَكُلَّ شَيَّ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ تَبِينِ﴾<sup>(٣)</sup> وهو من لوح محفوظ ﴿بَلْ هُوَ قُزَانٌ تَجَيدٌ ﴿ وَلَى فَي لَوَّ تَحْفُونِ ﴿ ﴾<sup>(3)</sup> ولوح محفوظ هو الكتاب الأم، لائح لدى الله، محفوظ عند الله، والنازل منه ليلة القدر على لوح قلب الرسول ﷺ المحفوظ بالعصمة الإلهية، ثم المنزل طول البعثة لائح في صدور الحفاظ، محفوظ عن التحريف، وأخيراً في ألواح الأوراق أم ماذا، لائح للقارئين محفوظ عن التحريف، وكتاب مكنون: ﴿إِنَّهُ لَقُزَمَانٌ كَرِيمٌ ﴿ آُنَ فِي كِنَبٍ مَكْنُونِ ﴾

والكتاب النازل بمحكمه ومفصله كانا في الكتاب الأم، فتولد المحكم من محكم الأم، والمفصل من هذا المحكم، كولد ثان لهذه الأم.

فأم الكتاب يعم ويطم كل علم، فما من غائبة في السماء والأرض ولا رطب ولا يابس، وما من قرآن ولا عمل ولا من مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين، لا يعزب عنه علم شيء ولا أي شيء، فهو العلم المطلق بكل شيء.

إذاً – بطبيعة الحال – ليس الكتاب المبين الثاني: النازل ليلة القدر على قلب الرسول ﷺ ليس هو النسخة الثانية عن الكتاب الأم ككل، وإنما هو منه كما هو فيه، وليس الشيء في نفسه وإنما هو فيما يحويه، كما نطق به آياته.

- (١) سورة سبًّا، الآية: ٣.
- (٢) سورة الرعد، الآية: ٣٩.
  - (٣) سورة يس، الآية: ١٢.
- (٤) سورة البروج، الآيتان: ٢١، ٢٢.
- (٥) سورة الواقعة، الآيتان: ٧٧، ٧٨.

ثم الكتاب المبين الثاني أم للثالث: القرآن المفصل، فإنه آياته وليس الأم بتمامها، اللهم إلا ما هو للناس والعالمين أجمعين، اللهم إلا ما تعنيه رموز القرآن ومفاتيح غيبه الخاص بمن أوحي إليه وأهليه وتأويله، إذاً فالقرآن المفصل هو هو الأم الثاني برموزه المنحصرة بالرسول المنحسرة عمن سوى الرسول ﷺ .

ثم المبين الثالث: هذا القرآن ليس إلا آيات الكتاب المبين: ﴿الَّرْ يَلْكَ ءَايَنُتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ﴾<sup>(١)</sup> ﴿الَرَّ يَلْكَ ءَايَنُتُ ٱلْكِتَ<sup>نِ</sup>بِ وَقُرْءَانِ مُبِينِ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿طسَّ يَلْكَ ءَايَنُتُ ٱلْقُرَمَانِ وَكِتَابٍ مُبِينٍ﴾<sup>(٣)</sup>.

فهذا الكتاب القرآن والقرآن الكتاب ليس إلا آيات للكتاب، والقرآن الأم، النازل في ليلة القدر، لا يزيد عليه ولا ينقص عنه، إلا بيان ما يختص بالرسول من حروفه الرمزية وتأويله، ثم هما : الأم الثاني بولدها، ليسا هما الكتاب المبين الأول بتمامه، حيث يجري علم الغيب كله دون عزوب أو غروب.

ثم ﴿وَلِنَّهُ فِى أَثِرَ الْكِتَبِ لَدَيْنَا لَعَلِى حَكِيمُ ﴾ دليل أن أم الكتاب الأولى ظرف للثانية بولدها، فهي تحويهما وتحيط بهما، دون تساوٍ، وإنما أنزل منه ونزّل ما يحتاجه النبي ﷺ والعالمون أجمعون إلى يوم الدين، فهو من العلم الرباني وليس العلم كله، فهو من الغيب وليس الغيب كله.

والكتاب المبين الأوّل هو أولاً مبين لرب العالمين لا عن جهل، ومبين للنبي والعالمين على حدِّهم، ومبين كل شيء علماً واقعاً .

- سورة يوسف، الآية: ١.
   سورة النمل، الآية: ١.
  - (٢) سورة الحجر، الآية: ١.
     (٤) سورة هود، الآية: ١.

والمبين الثالث من طبعه أنه يبين دون خفاء في قصور دلالي، وعلى من يستبين دقيق النظر وحديد البصر ليبلغ مدى بيانه فـ ﴿هَٰذَا بَيَانٌ لَلِنَّاسِ﴾<sup>(١)</sup>.

﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَّا عَرَبِيَّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ٢

الكتاب المبين الأم الثاني فضلاً عن الأول، لم يكن قرآناً: يقرأ في آيات، ولا عربياً: بيِّناً يعرب عن حقيقته «للعالمين» ﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًا لَعَلَّصُمَّ تَعَقِلُونَ ولا يعني «عربياً» إلا واضحاً لا خفاء فيه، لا أنه باللغة العربية وإن كان بها. إنه عربي في بعدين: باللغة العربية فإنها أعرب اللغات وأظهرها، بلسان عربي في هذه اللغة حيث لا تعقيد فيه ولا ريب يعتريه، وجملة القول في عربيته أنه يعرب عن حقائقه كأوضح ما يمكن في فصاحة التعبير وبلاغته ﴿لَعَلَّصُمٌ تَقَوْلُونَ ﴾: تأخذون ما يعرب عنه دون قصور وخفاء فيما يعرب حيث لا يعزب عن دلالة، ولا يغرب عن لمحة إلا وهو بيان له، يعرب كأعرب بيان وأعذب تبيان.

فـ «كم» في لعلكم ليسوا هم العرب فحسب، حيث القرآن شرعة للعالمين وبيان للناس أجمعين، بل هم العالمون أجمع شرط أن يعرفوا هذه اللغة، أو يترجم لهم إلى لغتهم: ﴿كِنَبُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُمُ قُرَّمَانًا عَرَبِيًّا لِقَوَمِ يَعْلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> فرب عربي لا يعلمه ورب أعجمي يعلمه، إن بلغته أم مفهومه أم ماذا.

إنه لسان عربي يعرب، لا لغة عربية قد تعرب وقد تغرب ﴿وَهَـٰذَا لِسَانً

- سورة آل عمران، الآية: ١٣٨.
  - (٢) سورة فصلت، الآية: ٣.

عَسَرَبِتٌ تُبِيثُ﴾<sup>(١)</sup> ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلْمَتُ ٱلْأَمِينُ ٢ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينُ ٢ بِلِسَانٍ عَرَقِيْ مُبِينِ ٢٩٠٠.

إنه لسان عربي كما أنه حكم عربي ﴿وَكَلَالِكَ أَنزَلْنَهُ حَكْمًا عَرَبِيًّا﴾<sup>(٣)</sup> دون أن يختص لسانه وحكمه بالإنسان العربي، وإنما هو عبارة تعرب وحكم يعرب دون عوج في حكمه أو خفاء في تعبيره: ﴿قُرَّانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ فِى عِوَجٍ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

أترى لو نزل القرآن بغير هذه اللغة ما كان يعقل أو يتقى، فإنما يتقى ما يعقل، ويعقل ويقبل الظاهر دلالة، الموافق للعقل والفطرة والمصلحة مدلولاً.

فكم من عبارة عربية لا تعقل فلا تقبل، وكم من أعجمية تعقل فتقبل، ولكنما القرآن جمع بين عربية اللغة وعربية اللسان وعربية البيان وعربية الحقائق التي يتقبلها العقل والفطرة، ويصدقها الواقع، فهو حكم عربي في كافة المجالات. و«لعل» هنا في موقف ترجّي العقل عن القرآن، لا أن الله يترجى، وإنما العالمون المكلفون بشرعة القرآن، فمنهم من يعقله ومنهم من لا يعقله، فالقرآن في نفسه بيان لا عوج فيه، فيه رجاء عقلكم أن تأخذوا حقائقه، لا إثبات في عقله مطلق ولا سلب عن عقله مطلق، وإنما هو غوان، يُعقل لمن يعقله ويعقل عنه، ولا يعقل لمن لا يعقله ولا يعقل عن عوان، يُعقل لمن يعقله ويعقل عنه، ولا يعقل لمن لا يعقله ولا يعقل عنه فونُنُزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآً وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينٌ وَلَا يَزِيدُ الظَّلِيينَ إِلَّا خَسَارًا»<sup>(0)</sup>.

- سورة النحل، الآية: ١٠٣.
- (٢) سورة الشعراء، الآيات: ١٩٣–١٩٥.
  - (٣) سورة الرعد، الآية: ٣٧.
  - (٤) سورة الزمر، الآية: ٢٨.
  - (٥) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

﴿وَإِنَّهُ فِيَ أَتَرِ ٱلْكِتَنِ لَدَيْنَا لَعَلِقُ حَكِيمُ ﴾:

الكتاب هنا كتاب العلم المحيط من تشريع وتكوين، يحوي كتابات التشريع ومطلق التكوين، والقرآن موقفه في أم الكتاب «علي حكيم».

و (لَدَيْنَا) هنا تعني: إنه لدينا – في أم الكتاب لدينا، إنه في ميزان الله، في أم الكتاب لدى الله «علي حكيم»، «علي» على سائر الكتب السماوية وهي دونه، كما هو علي عن أن تناله الأفهام قبل نزوله وحتى للرسول علي فكيف بمن دونه!.

حَكِيمُ من أن يتدخل فيه الأوهام، حكيم من النسخ والتحريف.

فكما الله علي لا ينال في علوه، وحكيم لا يغتال، كذلك قرآنه المبين، فعلوه وحكمته لزام له لا يزول، وإن كان كلَّ درجات في مثلثة الحالات «لدى الله» «لدى رسول الله» «لدى خلق الله» ولكنما الأمر الثابت أنه عليَّ يعلو كل عال، حكيم لا يتطرق إليه أي إدغال، ولا ينفذ إليه غيره في أي مجال على أية حال!.

القرآن هنا «علي» و الله تعالى «علي» في آيات سبع، وأين علي من علي!، حيث القرآن قبس من أم الكتاب لدى الله ﴿لَعَلِقُ حَكِمَهُ﴾.

ثم القرآن هنا ﴿حَكِيمُ﴾ وفي آيات عدة: ﴿ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيَنَتِ وَالَذِكْرِ الْحَكِيمِ﴾<sup>(١) (٢)</sup> و الله حكيم في (٩٣) آية، وأين حكيم من حكيم!

ولا يعني «علي» هنا علياً عليمًا حيث الضمير في «إنه» راجع إلى «الكتاب المبين» فالكتاب المبين في أم الكتاب لدى الله علي حكيم، وإذا أوّلته إلى ضمير شأن – حيث يتطلب مبتدأً وخبراً – لا تجد إلا خبراً

- (١) سورة آل عمران، الآية: ٥٨.
- (٢) كما في ﴿ يَلْكَ مَايَنَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْحَكِيرِ ﴾ [يُونس: ١، ولقمان: ٢] ﴿ يَسَ ٥ وَٱلْقُرْمَانِ ٱلْمَكِيرِ ٥) [يس: ١-٢].

موصوفاً ﴿لَعَلِيُّ حَكِيمُ﴾ بلا مبتداً! حيث المبتدأ لا يبتدىء بلام التأكيد، ولا يعني رواية «علي حكيم» إلا تطرفاً جاهلاً بعيداً عن أدب اللفظ والمعنى<sup>(1)</sup> اللهم إلا تأويلاً يعني النسخة الثانية من الحكمة المحمدية تمثلاً في الإمام علي ﷺ وتداوماً في الأئمة من أهل بيته الطاهرين كما يلوح من الرواية نفسها.

﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ الذِّكْرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُّسْرِفِينَ ٥

هذا ذكر مبارك أنزل قرآناً عربياً لعلكم تعقلون، رحمة عالية غالية لعلكم ترشدون، فإن عقلتم فأنتم مهتدون، وإن أسرفتم في الجهالة والتجاهل فحقّ عليكم عذاب الله أن يضرب عنكم الذكر صفحاً، إعراضاً عنكم بنعمته واستعراضاً لكم بنقمته، وإنه لتهديد مخيف أن يلوح لهم بعد ذلك بالإهمال من حسابه ورعايته جزاء إسرافهم القبيح.

إن ربكم يحدثكم في هذا الذكر بلسانكم كما يتفهمه كل إنسان، لسان الناس دون تكلف فـ ﴿هَٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ﴾<sup>(٢)</sup> فهـل إذا تحولتم من الناس إلى النسناس ﴿أَفَنَضَّرِبُ عَنكُمُ الذِكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمَ فَوْمًا مُسْرِفِينَ﴾؟

فلو أن ضرب الذكر صفحاً كان عنكم المسرفين برفعه أو محوه فما ذنب غير المسرفين؟ أو أن ضربه عنكم فقط أن يجعل بينه وبينكم حجاباً مستوراً، فانقطاع لحجة دائبة عليكم من رب العالمين، فليكن الذكر أمامكم

 (١) نور الثقلين ٤: ٥٩٢ في كتاب معاني الأخبار بإسناده متصل عن حماد بن عيسى عن أبي عبد الله عليمة في قول الله تمكينة ﴿ آهدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسَقِّيرَ ﴾ [الفاتحة: ٢] قال: هو أمير المؤمنين ومعرفته والدليل على أنه أمير المؤمنين قوله تمكينة : ﴿ وَإِنَّهُونَ أَثِرَ ٱلْكِتَبِ لَدَيْنَا لَمَائِةً حَكِيرً ﴾
 وهو أمير المؤمنين عليمة في أم الكتاب في قوله : ﴿ آهدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسَقِيرَ ﴾
 (١) سورة آل عمران، الآية : ١٣٨. وبين أيديكم تعيشونه بأسماعكم وأبصاركم ﴿لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ فتتقون شفاءَ ورحمة للمؤمنين، أم نكالاً وخساراً للظالمين:

وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْمَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينِ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا﴾<sup>(1)</sup>.

<زَكَمَ أَرْسَلْنَا مِن نَّبِيَ فِى ٱلأَوَّلِينَ ۞ وَمَا يَأْلِيهِم مِن نَّبِيَ إِلَا كَانُوْا بِهِ۔ يَسْتَهْزِءُونَ ۞ فَأَهْلَكْنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ :

﴿ ٱلأَوَّلِينَ ﴾ هذا تعني مَن قبل الآخرين المسلمين كما ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مِن مَبْيَع الْأَوَّلِينَ (<sup>1)</sup> ﴿ ثُلَةٌ مِنَ ٱلأَوَلِينَ (<sup>1)</sup> ﴿ ثُلَةٌ مِنَ ٱلأَوْلِينَ (<sup>1)</sup> وَثُلَةٌ مِنَ ٱلأَوْلِينَ (<sup>1)</sup> ﴿ ثُلَةٌ مِنَ ٱلأَوْلِينَ (<sup>1)</sup> ﴿ ثُلَةٌ مَنْ المَجْبُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْم مَعْلُوم (<sup>1)</sup> ﴿ وَلَقَدَ صَلَ قَبْلَهُمْ آحَكُرُ ٱلأَوَّلِينَ (<sup>1)</sup> ، فَتُنَا مَن مَعْلُوم (<sup>1)</sup> ﴿ وَلَقَدَ صَلَ قَبْلَهُمْ آحَكُرُ ٱلأَوَلِينَ (<sup>1)</sup> ، وَلَا مَحْبُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْم مَعْلُوم (<sup>1)</sup> ﴿ وَلَقَدَ صَلَ قَبْلَهُمْ آحَكُرُ ٱلأَوَلِينَ (<sup>1)</sup> ، وَإِن كَانت تعني أحياناً مَن قبلكم وقبل الأوسطين : ﴿ قَالَ رَبُكُرُ وَرَبُ عَابَآبِكُمُ اللَّ وَاللَّ وَاللَّ عَنْ اللَّا وَلِينَ أَعْرَابَ مَن اللَّا مِعْلَى اللَّا مَانَا مَا أَلَ وَاللَينَ (<sup>1)</sup> ، وَعَانا تعني أحيانا مَن قبلكم وقبل الأوسطين : ﴿ قَالَ رَبُكُمُ وَرَبُتُ عَابَآبِكُمُ اللَّ وَلِي كَانت تعني أحيانا مَن قبلكم وقبل الأوسطين : ﴿ قَالَ رَبُكُم وَرَبُتُ عَابَآبِكُمُ اللَّ أَلَا وَلِينَا إِلَى أَنَا الرَسالَة والمرسل إليهم فالآخرون هم الأَوَلِينَ (<sup>1)</sup> فحين تعني الأولين أولية الرسالة والمرسل إليهم فالآخرون هم المُولينَ أَلَوْلِينَ (<sup>1</sup>)</sup> المسلمون ، لمحة لطيفة إلى أن الرسالات كلها تقدمات وتهيئات لهذه الرسالة الأخيرة السامية، لا شأن لها إلا أوليتها وأنها تعبد طريق هذه الأُخيرة.

وَكَمَّ أَرْسَلُنَا مِن نَبِيٍّ رسالة تترى دونـما انـقطاع ﴿فِي ٱلْأَوَّلِينَ﴾: ﴿ثُمَّ أَرَسَلْنَا رُسُلَنَا تَتَرَّ كُلَّ مَا جَاءَ أُمَّةً رَّسُولُمَا كَنَّبُوهُ فَأَتَبَعَنَا بَعَضَهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَدِينَ فَبَعْدًا لِقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٨)</sup> سنة دائبة في تواتر الرسالات رغم تواتر التكذيبات دون أن يضرب عنهم الذكر صفحاً إن كانوا مسرفين!

- (١) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.
- (٢) سورة الحجر، الآية: ١٠.
- (٣) سورة الواقعة: الآيتان: ١٣، ١٤.
- (٤) سورة الواقعة: الآيتان: ٣٩، ٤٠.
- (٥) سورة الواقعة: الآيتان: ٤٩، ٥٠.
  - (٦) سورة الصافات، الآية: ٧١.
  - (٧) سورة الشعراء، الآية: ٢٦.
  - (٨) سورة المؤمنون، الآية: ٤٤.

الفرقان في تفسير القرآن/ الجزء الخامس والعشرون

﴿وَمَا يَأْنِيهِم﴾ هؤلاء المناكيد الأوغاد ﴿تِن نَبِيّ إِلَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ﴾ وهـم أولاء الـمـتـرفـون: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي فَرْيَةِ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ. كَنفِرُونَ﴾<sup>(١)</sup> ومن ثم المستضعفون، والرسالات الإلهية تحارب المستكبرين وتؤوي المستضعفين:

﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطْشَا﴾ أشد منهم بينهم (<sup>(۲)</sup> وأشد منكم ﴿ وَمَضَىٰ مَنَلُ أَلَاَ وَلِينَ مَضِياً في واقعه حيث الهلاك الواقع، ومضياً في إنبائه حيث الإنباءات الماضية منذ بزوغ وحي القرآن، ومضياً في إمضائه ككل إنباء لكم، حيث الإنباءات تترى طول نزول القرآن، ومضياً في تحقيقه بينكم : ﴿ لَتَرَكَبُنَ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ (<sup>(۳)</sup> سنن من كان قبلكم حذوا النعل بالنعل والقذة بالقذة.

أَشَدَ مِنْهُم بَظَشَا﴾: حملة على الرسل والرسالات، وحملة على الأفراد والجماعات، هؤلاء الأشداء أهلكوا بالطاغية.

﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ٢

هنالك خطوات ثلاث إلى الله، أولاها أن هناك مخلوقاً أو أن العالم كلَّه مخلوق، وثانيتها أن الخالق عزيز عليم، وثالثتها أنه هو الله.

الخطوة الأولى بيّنة مبرهنة نعيشها ليل نهار، ولا أقل من أنفسنا حيث نُخلق تلو بعض ومع بعض، فلا ناكر أن هناك مخلوقاً بين المختلفين في الله من ماديين ومشركين أم من ذا؟.

فهنا يأتي دور الخطوة الثانية «من خلق»؟ ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ٢ أَمَّ خَلَقُوا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ٢ ٢ فَالخالق لـهـم

- (۱) سورة سبأ، الآية: ۳٤.
- (٢) فـ (هم) يعنيهما، أشد منهم بينهم وأشد من هؤلاء الموجودين زمن الرسول ﷺ .
  - (٣) سورة الانشقاق، الآية: ١٩.
  - (٤) سورة الطور، الآيتان: ٣٦، ٣٦.

ولما سواهم غيرهم، فهل يعلم الخالق أم يجهل؟ ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ﴾<sup>(١)</sup> فاللطافة الدقة والخبرة الحكمة باهرتان في الخلق كله:

وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَن خَلَق السَّمَاوَتِ وَالأَرْض لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ 
 فالعزة: القدرة الغالبة، والعلم المطلق: اللطافة والخبرة، نلمسها كلها في 
 هذا الخلق العظيم ﴿فَارْجِع ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورِ ﴾ ثُمَ آرْجِع ٱلْبَصَرَ كَرْلَيْنِ يَنقَلِن 
 إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ 
 . 
 (٢)

فلو أن الحكمة والإتقان في هذا الصنع البارع البديع دليل الجهل والعجز، أم لا يدل على علم وقدرة، فما هي آثار العلم والقدرة أم ليست لهما آثار؟.

إن القدرة الغالبة غير المغلوبة والعلم النافذ هما لزام هذا الخلق العظيم؟ فلولا العزة لم تكن قدرة لخلق فضلاً عن هذا الخلق القويم، ولولا العلم لم تكن حكمة ونظام في هذا الخلق الحكيم، ولولاهما فلا هما فلا خلق فضلاً عن هذا الخلق القويم الحكيم، وآيات العزة والعلم والخبرة واللطف والحكمة نقرؤها ليل نهار في هذا الخلق العظيم.

فسواء أكان هذا السؤال عن المشركين المقرين بالله ذي العرش، أم عن الماديين الناكرين الله، حيث الخلق وإتقانه دليل لا مرد له على خالق أتقنه، فالفطرة تجيب: ﴿خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ﴾ والعقل يجيب والعلم ﴿خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ﴾ وحتى المجانين يعرفون أن العزة والعلم هما لزام الخلق وأي صنع.

كلّ من له أدنى شعور لا ينسب هذا الخلق – بما فيه هذه العقول البارعة – إلى مادة غير ذات شعور، فلو أن العجز والجهل يأتيان بما لا

- (١) سورة الملك، الآية: ١٤.
- (٢) سورة الملك، الآيتان: ٣، ٤.

يقدر عليه فطاحل العلماء ونوابغ المخترعين، فلنحاول في تحصيل العجز والجهل أم لا نحاول في تحصيل العلم والقدرة، بغية أن نقدر على ما تقدر عليه المادة العاجزة الجاهلة! فليكن الخالق أياً كان أعز وأعلم من كل ما خلق وهو ﴿ألْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ﴾.

ثم يأتي دور الخطوة الثالثة ﴿لَيَقُولُنَّ اَللَّهُ<sup>(١)</sup> يقوله المشركون المعترفون بالله، وليقله الماديون الناكرون الله.

أَلَذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ٢٠٠٠

إن جعل الأرض مهداً بعدما كانت شَموساً محكومة بحراكات مضطربة، وجعل سبلٍ لنا فيها بغية اهتدائنا إلى منافعنا، هما من مظاهر العزة والعلم لخالق السماوات والأرض.

فكما الطفل يربّى في المهد ثم يُمشّى في سبل الحياة، كذلك يتربى الإنسان في مهد الأرض ويمشي في سبلها إلى منتفعات الحياة، سواء أكانت الحياة الأرضية المادية لصالح الجسم، أم حياة معنوية سماوية هي معرفة الله، فالسبل المجعولة لكم فيها ليست هي السبل الأرضية فحسب، بل وسبل الإنسانية كلها بما كوّن فيها أو شرع، فمن شرعة التكوين تهتدون إلى المكوّن وإلى حياتكم الأرضية، ومن شرعة التشريع تهتدون إلى مشاريع الإنسانية، وهي حجر الأساس في تبنّي الإنسان كإنسان.

فهناك مثلث من السبل المجعولة في الأرض يعيشها كل إنسان وكل

(١) كنص الآية نفسها في ٢٩: ٢٥ و٣٨ واضافة ﴿وَسَخْرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾ [العنكبوت: ٢١] ﴿وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَّن نُزَّل مِن ٱلسَّمَلَةِ مَامَ فَأَحَا بِهِ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعَدِ مَوْتِها... ﴾ [العنكبوت: ٢٣] ﴿وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَهُمْ... ﴾ [الزّخرُف: ٨٧]. فهذه الآيات الست في سورتي الزخرف والعنكبوت. جيل حسب مستطاعه وعلى ضوء محاولاته الدائبة: سبل المعرفة الإلهية بما أودع في الأرض من بدايع العزة والعلم، وسبل الحياة برّاً وبحراً وجوّاً، وسبل التشاريع الإلهية، عبر الرسالات، والإنسان يعيش هذه السبل ويهتدي بها إلى معارج الكمال.

فالأرض بسبلها تكوينية وتشريعية مهد للطفولة الإنسانية حتى تبلغ بالإنسان إلى رجولات ورجولات، حسب مختلف الإمكانيات والإدراكات.

فالأرض مهد بحراكها الذلول بعد أن كانت شَموساً، ومهد بحراكها المختلفة المولدة للفصول، ومهد بحراكها التطورية في مختلف الحقول، ومهد متمهد لترقية الناشئة إلى آماد وقمم من الكمال الإنساني. .

جَعَلَ لَكُمُ ترى أن "كم" هنا تعني الموجودين زمن الخطاب: أم ومن يتلوهم إلى يوم القيامة؟ أم بني الإنسان أياً كانوا وأيان؟ أم كل عاقل ممن سبقنا من إنسان كما نحن؟.

طبعاً ليس مهاد الأرض جديداً يخصنا، فإنه يعم ويطم كل من يحتاج إلى مهاد الأرض من إنسان أمن ذا، وعلى هامشه سائر النبات والحيوان! فمهاد الأرض ومهدها وذلولها وكل ممهدات الحياة الأرضية هي مجعولة بعزة الله وعلمه لمحاويجها من إنسان وغير إنسان، مهما كانوا هم في درجات.

فالأرض مهد كما هنا وفي طه (٥٣) ومهاد كما في النبأ (٧٨) وذلول كما في الملك (٦٧) وراجفة (٧٩: ٦) وقرار (٤٠: ٢٤) وكفات (٧٧: ٢٥) تسبح كسابحات أخرى في يمِّ الفضاء الملتطم (٢١: ٣٣) أما ذات من دلالات على حركاتها التي هي من مخلّفات عزته تعالى وعلمه بحكمته ورحمته، تعبيرات سبعة عن حركات عدة في مربع من كونها وكيانها: قبل الحياة عليها، وزمنها وعند موتها وفي قيامتها. ومن سبل الحياة الأرضية في الحقل المادي نزول ماء السماء عليها بقدر :

﴿وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآهُ بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِء بَلْدَةُ مَّيْتًأَ كَذَلِكَ تُخرَجُونَ ٥

إن ماء الأرض كله نازل من السماء بقدر، لا يزيد فيُغرق، ولا يقل فتجف الأرض، وإنما بقدر يقدّره علم الله وينزله بعزته وحكمته، فالأرض قبل نازل السماء كانت ميتاً، ﴿وَمَا أَزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَعْمَا بِهِ الأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا»<sup>(1)</sup> ولولا ماء السماء لظلت الأرض ميتاً دونما حياة وإنبات: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَآةً بِقَدَرٍ فَأَسَكَنَهُ فِي الأَرْضِ وَلِنَا عَلَى ذَهَامٍ بِهِ لَقَدَرُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> وإنما نبات كل شيء نابت بماء السماء الظلت الأرض ميتاً دونما حياة وإنبات: مَاهَ فَأَخْرَجْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاء السماء المقدر للأرض: ﴿وَهُوَ الَذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاء نبات كل شيء نابت بماء السماء المقدر للأرض: ﴿وَهُو الَذِي آنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاهَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيَّوِ ﴾<sup>(٣)</sup> فللأرض ماء من السماء يخصها ﴿وَقِيلَ بقدر! فماء السماء النازل على الأرض ماء من السماء يخصها وقديل بقدر! فماء السماء النازل على الأرض بقدر دليل على مدبر عزيز عليم، وإنشائه بلدة ميتاً آية له لإخراج ميت البلاد يوم المعاد: ﴿ كَذَلِكَ نُخْرَجُونَ؟

﴿ وَالَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَكِرِ مَا تَرْكَبُوُنَ ﷺ لِتَسْتَوْرا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذَكُرُوا يَعْمَةَ رَيَكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَدَا وَمَا حُنَا لَهُ مُقْرِنِينَ ۞ وَإِنَّا إِلَى رَبِنَا لَمُنقَلِبُونَ ۞ :

الأزواج كلها حسب القرآن والواقع الكوني هي الخلق كله، فما من خلق إلا وهو زوج ولا زوج إلا وهو مخلوق، فلا فرد حقيقياً إلا الله سبحانه وتعالى عما يشركون.

- سورة البقرة، الآية: ١٦٤.
   سورة الأنعام، الآية: ٩٩.
  - (٢) سورة المؤمنون، الآية: ١٨.
     (٤) سورة هود، الآية: ٤٤.

أجل إن الزوجية التركّب وإن من جزءين فيزيائيين أم هندسيين، إنها قاعدة الكون المخلوق وصيغته الشاملة «كل شيء»: ﴿وَمِن كُل شَيْءٍ خَلَنَا زَوَجَيَنِ لَعَلَكُر نَذَكُرُونَ﴾<sup>(1)</sup> ﴿سُبَحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزُوَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ وَمِنَ أَنفُسِهِم وَمِمَّا لَا يَعَلَمُونَ﴾<sup>(٢)</sup> فلا تخص الأزواج والزوجان – إذا – الذكر والأنثى، وشحنتي السلب والإيجاب أم ماذا، مما عرفه الإنسان حتى الآن أم سوف يعرفه، حيث الزوجية ضاربة إلى أعماق الكيان المادي أيا كان، وإن في كل شحنة وأجزائها ما دامت مادة، وزوال الزوجية ككلً هو زوال الكيان المادي فالانعدام المطلق، كما أن الوجود المادي – وكل موجود سوى الله مادي – هو الوجود التركيبي الزوجي مما يعلمون ﴿وَمِنَّا لَا يَعْلَمُونَ﴾!.

وخلق الأزواج بنفسه دليل على عدم الزوجية في خالقها، كما الزوجية بنفسها دليل حدوثها بعزيز عليم.

إُخَلَقُ ٱلأَزْوَبَحُ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُرُ مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْغَنِرِ مَا تَرْكَبُونَ اللَّهُ وَحَمَلَ لَكُرُ مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْغَنِرِ مَا تَرْكَبُونَ الما تركبون لا كالأنعام، أو فيه كالفلك وأضرابها، و«من» هنا تلميحة أن ما تركبون لا يخص الفلك والأنعام: ﴿وَالْحَيْلَ وَٱلْمَعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِنَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَغْلُقُ مَا لَا يخص الفلك والأنعام. أو فيه كالفلك وأضرابها، والمن هنا تلميحة أن ما تركبون لا يخص الفلك وألماني وألماني هنا تلميحة أن ما تركبون لا يخص الفلك والأنعام. أو فيه كالفلك وأضرابها، والمن هنا تلميحة أن ما تركبون لا يخص الفلك والأنعام. أو فيه كالفلك وأضرابها، والمن والمن من هذه من الفلك وأولماني وألماني والمن من الفلك وأماني وألماني والماني وألماني وألماني وألماني والماني والماني والماني والماني وألماني والماني وألماني وألماني والماني والماني والماني والماني والماني وألماني وألماني وألماني وألماني وألماني والماني وألماني وألم وألماني وألموني والماني ماني والماني والماني والماني والماني والماني والماني والما

﴿لِتَسْتَوُرا عَلَى ظُهُورِهِ﴾: ظهور ما تركبون، ﴿ثُمَّ تَذَكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اَسَتَوَنَيّْمُ عَلَيَوِ﴾ حيث سخرها لكم بما خلقها، أو رزقكم من عقول بما تصنعون مما تركبون ﴿وَتَقُولُوا سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُمُ مُقْرِنِينَ﴾: ضابطين، يصبح لنا قرناً نركبه، أو تقرن أسباب اصطناعه فنصطنعه، إلا بفضل من الله

- (1) سورة الذاريات، الآية: ٤٩.
  - (٢) سورة يس، الآية: ٣٦.
  - (٣) سورة النحل، الآية: ٨.

ورحمة ﴿وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ﴾ : انـقـلاباً من الـنكـران بـه إلـى الإيـمـان، ومن الـخلق إلى الـخالق فراراً : ﴿وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَنَا زَوْجَةِنِ لَعَلَكُمُ نَدَكُرُونَ ﴿ يَ فَفِرُّوَا إِلَى اللَّهُ إِنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ ﴾ (<sup>(1)</sup>.

آية الانقلاب تجعله في نطاق الركوب وطبعاً في السفر طال أم قصر، والعبد دائم الانقلاب إلى ربه، ﴿كَدَّحًا فَمُلَقِيهِ<sup>﴾(٢)</sup> ولكنما السفر لابتعاده عن الموطن المألوف أم أي مسكن، يتطلب انقلاباً إلى الرب أكثر قضية اضطراب هنالك أكثر، ولتقل في السفر حين تركب ضمن ما تقول: «اللهم أنت الحامل على الظهر والمستعان على الأمر، اللهم بلغنا بلاغاً يبلغ إلى خير، بلاغاً إلى مغفرتك ورضوانك، اللهم لا طير إلا طيرك ولا خير إلا خيرك ولا حافظ غيرك»<sup>(٣)</sup>.

إن الأدب الإسلامي هنا وثيق الصلة بتربية الروح الإنساني، إنه ليس قولة فاضية، وإنما فائضة على القلب، نابضة منه، لا مجرد طقوس لفظية عابرة، وإنما استحياء للمشاعر واستجاشة للضمائر، ولكي يرى الإنسان حياته كلها مربوطة بفضل الله ورحمته، فيصبح دائب الانقلاب إلى اللَّه، فراراً دون قرار ولا ارتجاع إلى دار الفرار.

﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًأَ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مَّبِينُ ٢

رغم أن خالق الأزواج والزوجين ليس من الأزواج والزوجين، حيث الزوجية آية الفقر، ومن المستحيل أن الفقير الذات يخلق الفقير الذات رغم

- سورة الذاريات، الآيتان: ٤٩، ٥٠.
  - (٢) سورة الإنشقاق، الآية: ٦.
- (٣) نور الثقلين ٤: ٩٩٣ ح ١٢ القمي عن معاوية بن عمار عن أبي عبد الله عليه قال: إذا استويت على راحلتك واستوى بك محملك فقل: الحمد للله الذي هدانا للإسلام ومنّ علينا بمحمد عليه (سُبّحن الّذِي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَمُ مُقْرِنِينَ () وَإِنَّا إِلَى رَبّنَا لَمُنقَلِبُونَ () ومن علينا بمحمد عليه (سُبّحن الّذِي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَمُ مُقْرِنِينَ () وَإِنَّا إِلَى رَبّنَا لَمُنقَلِبُونَ () ومن علينا المحمد الله () والمحمد لله الذي مدانا للإسلام ومن علينا المحمد الله () والمحمد لله اللهم...

كل ذلك ﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزُمَّاً﴾ ولداً تجزئوه انفصالاً عن ذاته المقدسة من ملك أو إنس وجان، أم جزء من الإنسان (روحه) جزء من روحه، وقد يخرصون لـه بـكـلامـه ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾<sup>(١)</sup> رغـم أن ﴿الرُّوحُ مِنَ أَسْرِ رَبِّي﴾<sup>(٢)</sup> لا من ذاته!

فقد جعلوا المسيح ابن الله بولادة إلهية، والملائكة بنات الله، والجن أبناء الله:

وَجَعَلُوا لِلَهِ شُرَّكَاَّءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمٌ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَنتِ بِغَيْرِ عِلْمِ سُبْحَكنَّهُ وَتَعَدَلَى عَمَّا يَصِفُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وذلك الجزء المخروق من ذاته سبحانه لا بد وأن يكون مثل ذاته سبحانه، فكيف أصبح مخلوقاً كما يقولون وهو خالقه؟.. ﴿إِنَّ ٱلْإِنْسَكَنَ لَكَفُوُرُ مُبِينُ﴾ نعمة العقل والوجدان، فيكفر بربه كفراً وكفراناً مبيناً.

وترى الجزء المجعول له من عباده هم فقط الذين ولدهم على زعمهم ﴿وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَنتِ بِغَيْرِ عِلْمَ ﴾؟ وقد جعلوا!

أم تجزئوا عباده فجزء له وجزء لآلهة أخرى؟ والجزآن عباده كما هم معترفون! وقد جعلوا!

أم تجزئوا الخلق، والتدبير لعباده، فله خلقهم ولآلهة أخرى تدبيرهم؟.. وقد جعلوا!

والآية تتحمل هذه الثلاث لفظياً معنوياً مهما عنت «له» الجزء الذاتي المتجزئ من ذاته كالأول، أو الجزء العبادي ففريق يعبدونه وآخرون يعبدون آلهة أخرى هم من ولده أمّن ذا؟ كالثاني، أو الجزء في كيان العباد خلقاً

- (١) سورة الحجر، الآية: ٢٩.
- (٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.
- (٣) سورة الأنعام، الآية: ١٠٠.

وتدبيراً، فجزء الخلق له وجزء التدبير لآلهة أخرى!. كما وأن «من عباده» تعني في الأول بعض العباد وهم الذين ولدهم في زعمهم، وفي الثاني فريق له يعبدونه وفريق لسواه يعبدون سواه، وفي الثالث قسم من كيانهم له وقسم آخر لآخر!.

ولأن الجزء في أصله من الكل، فهو قسم من ذات واحدة أو من ذوات، فالمعنى الثاني يصبح في القوة ثالث الاحتمالات، كما الأول أول حيث الأظهر من الجزء هو من شخص لا أشخاص كالثاني ولكنما الجزء في إطلاق عام يعم الثلاثة.

ويصيغة أخرى و«جعلوا» تشمل جعل الولادة أم البنوة التشريفية أو الاعتقاد في جوانب أخرى من الألوهية لغير الله و (لَهُمَ : لذاته – لخالقيته – لتدبيره – أم لهما – فين عِبَادِمِه من ذواتهم ككل، أم بعضاً كالروح، أم شأن المعبودية، أو الخالقية أو التدبير – فتشمل الآية من جعل لله ولدا بولادة ذاتية بعضاً كالروح أو روح المسيح، أو كلّا كالمسيح عند جماعة، إن الله تنزّل من لاهوت الألوهية إلى رحم مريم فتحول مسيحاً ولم يبق منه شيء، أم بولادة تشريفية، ومن جعل لله شريكاً في عبادة أو خلق أو تدبير، فمن الناس من يقول إنه الخالق المدبر وحده وله شركاء في العبادة، ومنهم من يقول إنه الخالق لأول الخليقة ثم هو الخالق لسائر الخلق مستقلاً أو لمسيلة لله، ومنهم من يقول إنه الخالق والمدبر غيره، ومنهم من يقتسم الخلق والتدبير بينه وبين خلقه ومنهم. . فكل هذه الخرافات وأشباهها داخلة في تنديد الآية! .

أَمِ أَخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنَكُم بِٱلْبَنِينَ ()

أَمِرَكَ هنا تعطف إلى محذوف من قبيل المعطوف كر أَنَّخَذَكَ جزءاً له عبداً لنفسه فهو إذا يعبد نفسه في حين يُعبد؟ أو اتخذ عبداً له مخلوقاً لنفسه ولداً تشريفاً له؟ وشرافة في عبوديته، ﴿أَمِرَكَهِ إِذَا اتَخَذَ لَنفسه ولداً مما يَخَلَقُ، قسم قسمة ضيرى فـ ﴿ أَنَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتِكَ لَنفسه ﴿ وَأَصَفَنَكُمُ ﴾ واختاركم على نفسه ﴿ بِأَلَبَنِينَ ؟ . . أفهل إيثاراً لكم عليه وليس الإيثار إلا خصاصة وليست لله خصاصة، ثم ولا إيثار إلّا تفضيلاً ولا تفضيل على الله، وهل يفضّل الله على نفسه – لو صح تفضيله – من يشرك به إهانة ومهانة لساحته؟ ومن ثم لو صح التبنّي فليجعل خلقه جميعاً ولده من بنين وينات، دون أن يقتسم تلك القسمة الضيرى الجاهلة المجنونة، العاجزة الملعونة.

إن البنات أضعف من البنين حيث الأنثى تنشأ في الحلية فهي في الخصام غير مبين حيث لا تسطع حد الخصام، وهذا واقع من البون بين البنات والبنين.

ثم في زعمهم البنات عار تظل وجوههم مسودة إذا بشروا بالأنثى، وهم على هذين النقصين الواقعي والخيالي يهرفون أن الله اتخذ مما يخلق بنات وأصفاهم بالبنين! .

<لَوَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلًا ظَلَ وَجْهُهُ مُسَوَدًا وَهُوَ كَظِيمُ ٢

يسود وجهه من الغضب والاختجال وهو كظيم غيظه لا يظهر حتى يدسها في التراب! ﴿وَبَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَنِ سُبْحَنَنُهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ۞ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِالْأُنْنَى ظَلَ وَجَهُمُ مُسَوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ ۞ يَنَوَرَى مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوَّةٍ مَا بَشِّرَ بِيُّ إَيْسَكُمُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُشُمُ فِي ٱلنَّرَابُ أَلَا سَآهَ مَا يَحَكُمُونَ ۞ (<sup>(1)</sup>.

وإنما ﴿بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلًا﴾ هنا بدلاً عن «الأنثى» كما في سواها؟ لأنهما في سواها بناتهم حيث بهن يبشرون، وهنا لسن بنات الله، وإنما ﴿بِمَا

(١) سورة النحل، الآيات: ٥٧-٥٩.

ضَرَبَ لِلرَّحْنِ مَثَلًا﴾ ضرباً للرحمن باطلاً، مثلاً : آية تمثّل، والولد آية لوالده يمثّله، وهم يمثلون في مثلَهم الرحمن بمظهر الأنوثة.

﴿ أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ ٱلْجِلْيَةِ وَهُوَ فِي ٱلْخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ٥

هنا الواو في ﴿أَوَمَنَ﴾ تطوي عن ذكر سائر المفارقات بين البنين والبنات إلى ذكر رعونتهن وعدم رجولتهن، وهم يهتمون في الأولاد بالبطولات التي ليست إلا للأبناء.

أترى لو أن الله اتخذ لنفسه مما يخلق ولداً فكيف لم يصطف لنفسه الأفضل: البنين، وهو الخالق للبنات والبنين، أو لم يسو بينه وبينهم أن يجعل لنفسه بنين وبنات كما جعل لهم!؟

هنا يذكر من المفارقات بين البنين والبنات إيجابية واحدة: «ينشأ في الحلية» حيث تتربى في الزينة والرعونة والليونة وهي خلاف البطولة ثم سلبية واحدة: ﴿وَهُوَ فِي لَلْنِصَارِ غَيَّرُ مُبِينِ﴾ لا في خصام الصراع بدنياً فإنها أضعف من الذكر، ولا الصراع عقلياً وفي المناظرة، فإن عقليتها في الأغلب أضعف، ولا في أي خصام وعراك يبين وإن بان بين المخاصمين!.

والقوة العقلية والبدنية لقبيل الذكور بالنسبة للإناث في الأغلبية الساحقة مما لا تكاد تنكر، وإن كان في كل ذلك مصلحة جماعية في حقل الزوجية وسائر الحقول، إلا أن ﴿الرِّبَحالُ قَوَّمُونَ عَلَ ٱلنِّسَاَءِ﴾<sup>(١)</sup> لنفس المصلحة.

أفمن اللياقة والأدب الإنساني لمن يعترفون بالله الخالق للبنات والبنين أن ينسبوا إلى الله من هم يستاؤون إذا بشروا به، ويتميزون غيظاً يكظمونه، إجلالاً عن التصريح بما يكتمونه؟ فهم – على سنتهم السيئة – يرفضون

(١) سورة النساء، الآية: ٣٤.

البنات دساً في التراب ويستحيون البنين، ثم هم أولاء يجعلون لله ما يدسون، دساً لحرمة رب العالمين ودوساً لكرامته، سبحانه وتعالى عما يقولون علواً كبيراً.

ثم وهم في تهتّكهم لساحة الربوبية في هذه النسبة الجاهلة يهتكون الملائكة أيضاً ولأنهم من عمال رب العالمين إذ يجعلونهم بناته:

وَجَعَلُوا ٱلْمَلَكَمِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَانًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْنَبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ()

وكيف يجعلون الملائكة وهم عباد الرحمن المكرمون إناثاً يهانون؟ وعبوديتهم لله تجعلهم من المكرمين عند خلقه، أم وفي ظنكم في بنوّة تشريفية تشرّفهم بهذه الكرامة، فليجعلوا – إذاً – بنين لا بنات! ﴿أَشَهِـ أَوْا خَلَقَهُمٌ ﴾ حين خلقهم أم بعد حين؟ وهُمَّا أَشْهَدتُّهُمْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلَا خَلَقَ أَنفُسِهِمْ ﴾<sup>(1)</sup> فكيف بشهادة من خلقوا قبلهم! ﴿سَتُكْنَبُ شَهَندَ نُهُمَ الكاذبة هذه إذ كانوا مدعين ﴿وَمُسْتَلُونَ كَنها!

ومن هنا يعلم أن الشهادة بما لا تعلم تحمل مسؤولية كبرى أمام الله، ولا سيما في التي تكذبها العقول، ولا تصدَّق في أيّ من الحقول أن الملائكة بنات الله!

فالملائكة لا بنات لله ولا أبناءه، وهم لا ذكور ولا إناث، خارجون عن القسمين إلى ثالث، فالذكورة بآلتها وحالتها تقتضي إناثاً كما الأنوثة بآلتها وحالتها تقتضي ذكوراً، ولا تناسل بين الملائكة ولا تزاوج حتى تكون فيهم ذكورة وأنوثة!

وكتابة هذه الشهادة الكاذبة قولياً في قولة البنوة الكاذبة، وفعلياً في

(١) سورة الكهف، الآية: ٥١.

عبادة بنات الله الـمـلائكـة، واعتـقـادياً: ﴿لَوَ شَاَءَ ٱلرَّحْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ﴾ مثـلث الشهادة هذه ﴿سَتُكْنَبُ شَهَندَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ﴾ عنها سؤال توبيخ لا استعلام.

ولماذا «ستكتب» والله كماتب الشهادات وكمافة الأقوال والأعمال والأحوال في مثلث الزمان دون مستقبله اللامح من «ستكتب»؟

عله مستقبل استمراري أن هذه الكتابة تلحق الشهادة أماهيه، دوماً دون ترك أو فتور، فكتابة الأعمال هي بعد تحققها لزاماً لصاقاً، كما جزاء الأعمال هي بعدهما جزاءً وفاقاً.

إنهم عباد الرحمن حيث خلقهم لا ولده، ولو كانوا من ولده فليكونوا من أبنائه إكراماً لهم إذ هم عباده الخصوص، لا من بناته.

ثم ومن فضيح فعلتهم أنهم يعبدون الملائكة على قولتهم أنهم بنات الله، وكيف يعبدون من يترذلونهم عندهم، ثم هم ينسبون فعلتهم الرذيلة هذه إلى الرحمن؟!

وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّحْنَنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم بِلَالِك مِنْ عِلْمَرٍ إِنَّ هُمْ إِلَا يَخْرُصُونَ ٢

كفر مربع لهؤلاء المناكيد الأوغاد: ١ – إثبات الولد لله سبحانه. ٢ – أنه بنت، ٣ – الملائكة بنات الله، ٤ – هم يعبدونهم بمشيئة الله: ﴿لَوَ شَاَءَ ٱلزَّجْنَنُ مَا عَبَدْنَهُمْ﴾!

هؤلاء بعد ثالوث كفرهم يحاولون التهرّب حين يحاصرهم الحجج، وتتهافت بين أيديهم الأسطورة فيحيلون عبادتهم لهم على مشيئة الله، لو شاء الرحمن ألَّا نعبدهم ما عبدناهم، أن يمنعنا من عبادتهم تسييراً! وهذه قولة المجبرين، ولكنهم يتقولونها جاهلين ﴿مَا لَهُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمٌ ﴾ لا علم بمرضاة الله ومشيئته في عبادتهم، ولا علم بمشيئة الله أنها لا تختص بالتكوينية، و لله مشيئتان تكوينية وتشريعية، والثانية كائنة في توحيد الله عبر الرسالات، والأولى لا تمنع الاختيار، وهل يشاء الله ما منعته شرعته وتمنعه العقول أن يشرك به ﴿إِنَّ هُمَ إِلَا يَخْرُمُونَ﴾ : يكذبون بما لا يعلمون ﴿قُلِلَ المُتَرَّصُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي غَمَرَةِ سَاهُونَ ﴾ (<sup>(1)</sup> خرص عن جهـل في ذلـك التهتك المائر لساحة الربوبية.

وأية مشية من الرحمن تبرر فعلتهم هذه، لا تثبت إلا بوحي وكتاب أم حجة قاطعة من العقل، ولا حجة لهم في خرصهم إلا سنة الآباء على أمة الشرك:

<لَمْ مَانَيْنَاهُمْ كِتَنَبًا فِين قَبْلِهِ، فَهُم بِهِ، مُسْتَمْسِكُونَ ٥ بَلْ قَالُوًا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم تُمْهَتَدُونَ ٢٠٠٠:

أمم هنا تعطف إلى محذوف على هذا المعطوف كمثله أو هو أدنى، لا حاجة إلى ذكره. كر هل تدلهم عقولهم على ما يدعون»؟ «أم أوحي إليهم ما يخرصون»؟ ﴿أَمْ مَانَيْنَاهُم كِتَنَبًا مِن قَبَلِهِ فَهُم بِهِ مُسْتَسْكُونَ؟؟ فلا وحي العقل يثبت ما يتقولون، ولا وحي خالق العقل بوسيط أم دون وسيط، فلا حجة لهم فيما يخرصون ﴿بَلْ قَالُوًا . . . ﴾.

انحسرت حجتهم عما يصح، وانحصرت فيما لا يصح ﴿ إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُّهَتَدُونَ﴾! ومن الأمة الطريقة والسنة المستمرة التي تقصد وآباءنا القدامي كانوا على هذه السنة وإنا على آثارهم مهتدون إلى الحق.

ولكن إذ تنتقل هذه الحجج البالغة إلى آبائهم، فهل عندهم من إجابة كهذه؟ فتسلسلاً إلى بداية أم غير بداية! أم عندهم إجابات من عقلية أو وحي وكتاب فما هي؟

فمجرد أن الآباء كانوا على أمة، لا يبرر تقليد الأبناء لهم دون دليل،

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآيتان: ١٠، ١١.

وإنما الإنسان العاقل ابن البرهان أياً كان ومن أيّ كان، مهما كان ابن أبيه في الولادة البدنية.

إن الآباء كالأبناء هم كانوا يوماً أبناء، فلأي مبرّر يقلّدون إذاً، ألكونهم فقط آباء، فهل ولدوا إلّا الأبناء؟ أم ولدوا مع الأبناء حججاً تقنع الأبناء – كذلك! :

وَكَذَلِكَ مَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِن نَّذِبِرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَآ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَى أُمَةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاتَدِهِم مُقْتَدُونَ ٢٠٠٠

ثم هب أن آباءً من هذا القبيل كانوا على أمة الشرك فأنتم على آثارهم مقتدون، فما لكم لا تقتدون بآباء موحدين إبراهيميين وهو الأب الأكبر لكم الأميين، وأمته أمة التوحيد ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾!

المترفون المنعمون في كل قرية كانت حجتهم الأولى والأخيرة ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا ٓ ءَابَآءَنَا. . . ﴾ حلقات موصولة بعضها ببعض، تحلّق حجتهم الداحضة عليهم عبر الفكرة المشركة بالله في الطول التاريخي والعرض الجغرافي.

ومع التنازل عن بطلان هكذا تقليد أعمى، واحتمال أنه حقَّ أم تأكداً من حقه وهداه، فعلى فرض المستحيل في زعمكم أنَّ هناك هدى أهدى من هداكم، فهل تقبلون هدى التوحيد؟:

قَالَ أَوَلَقَ جِنْتُكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَتُمَ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمُ قَالُوا إِنَّا بِمَآ أَتْسِلْنُدُ بِهِ۔ كَفِرُونَ ٢

فَنَلَ» داعية التوحيد: النذير في كل قرية كلمة واحدة موحّدة ﴿أَوَلَوَ جِنْتُكُر . . . > لو أنكم تفتشون عن هدى ولذلك ترونكم ﴿عَلَىٰ ءَانَزِهِم تُهْتَدُونَ» – لَوْ ﴿جِنْتُكُر بِأَهَدَىٰ مِمَّا وَجَدَتُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمْ ﴾ – لو كانوا على هدى – فهل أنتم تستمرون فيما أنتم عليه؟ ﴿قَالُوٓاَ» كلمة واحدة موحدة في شركهم ﴿إِنَّا بِمَا أَتَسِلَنُر بِهِ كَفِرُونَ» ولو جئتمونا بأهدى مما وجدنا عليه آباؤنا! ويا لها من حجة بارعة أمام هؤلاء الحماقي أنها على فرض إحالة حجة أهدى من حججهم ﴿أَوَلَوَ﴾ تجتث جذور كافة الحجج عن أعماقهم حيث «قالوا» على افتراض أن تأتيهم حجة أهدى من أمة آبائهم ﴿إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِـ كَفِرُونَ﴾!

والإنسان العاقل حتى وذو جنة وحتى الحيوان لا ينفي أمراً أو يثبته فيثبت عليه إلا ببرهان، وأما أن يثبت على تقليد أعمى ﴿إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَفِرُونَ﴾ رغم توفر البراهين وتواترها بدحضه وإبطاله، فهو أضل سبيلاً من الأنعام، أم ﴿وَجَمَدُوا بِهَا وَٱسْتَقَنَنَهَآ أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًاً﴾<sup>(1)</sup> كمائمة الضلال، أو حمقاً في عمقهم في تقليد أعمى كالمستضعفين المتنازلين عن عقولهم، عن فطرهم وفكرهم في كل حقولهم!

﴿ فَانْنَقَمْنَا مِنْهُمَّ فَانْظُر كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ ٢

﴿ فَأَنتَقَمَّنَا﴾ في صيغة التعبير يخيّل للبسطاء أنه انتقام كما عندنا، نتيجة الغضب وتهدّر الأعصاب، وليس لله غضب كما لنا ولا أعصاب، فإنما يعني عذبناهم بما كفروا كنتيجة عادلة لكفرهم بما يظهر في ملكوت الواقع، هنا يسيراً، وفي الأخرى كثيراً، وبينهما في البرزخ عوان، فر إِنّما تُجَزَوْنَ مَا كُنتُمُ تَمَمَلُونَ﴾ و«بما» في أخرى تعنى «ما» كما هنا، تعبيران عن حقيقة واحدة ونمط واحد من واقع العذاب، فالعذاب هو العمل بما عُمِل نتيجة الاختيار لعامل العذاب.



(١) سورة النمل، الآية: ١٤.



الموضوع

## فهرس الجزء الخامس والعشرون

| غافر         | سورة | تتمة |
|--------------|------|------|
| $\checkmark$ | ~~~  |      |

| ۷  | سورة غافر، الآيات: ١٣ – ٤٦ |
|----|----------------------------|
| ٤٧ | سورة غافر، الآيات: ٤٧ – ٦٠ |
| ٦٧ | سورة غافر، الآيات: ٦١ – ٦٨ |
| ۷۳ | سورة غافر، الآيات: ٦٩ – ٨٥ |

سورة فصلت

| ٨٣  | سورة فصلت، الآيات: ١ - ١٢  |
|-----|----------------------------|
| ٩٥  | ما هو اليوم؟               |
| ۱١٧ | فذلكة حول أيام الخلق       |
| ۱۱۸ | سورة فصلت، الآيات: ١٣ – ٢٥ |
| ۱۳۸ | سورة فصلت، الآيات: ٢٦ – ٣٩ |

الصفحة

| 101 |  | ٥٤ - | ٤٠ | الآيات: | ورة فصلت، | سر |
|-----|--|------|----|---------|-----------|----|
|-----|--|------|----|---------|-----------|----|

### سورة الشورى

| 174           | سورة الشورى، الآيات: ١ – ٨   |
|---------------|------------------------------|
| ۲             | سورة الشورى، الآيات: ٩ - ١٦  |
| 231           | حجج داحضة                    |
| 245           | سورة الشورى، الآيات: ١٧ - ٢٨ |
| 272           | سورة الشورى، الآيات: ٢٩ - ٥٣ |
| 412           | التكليم الإلهي               |
| <b>** Y V</b> | شرعة الرسول قبل الإسلام      |

## سورة الزخرف

| 341 |  | Y0 - 1 | الآيات: ١ | الشورى، | سورة |
|-----|--|--------|-----------|---------|------|
|-----|--|--------|-----------|---------|------|